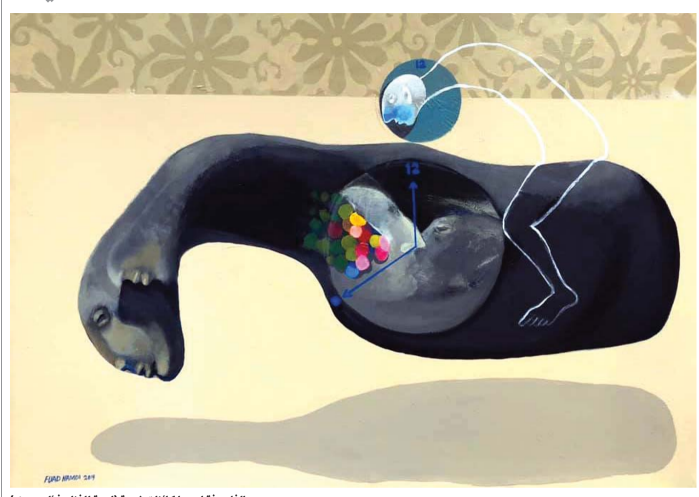
# الفلاسفة يحتاجون إلى المال

## الفلاسفة مختلفون فيهم الزاهد والكريم وفيهم البخيل والمرابي



نعلم علم اليقين شبيئا عن حياتهم اليومية ُوعلاقتهمُ بالمال كمقوّم لا يستقيم لهم العيش من دونه، بوصف القطب الذي تدور عليه رحى الدنيا بعبارة الجاحظ. ولا ندري هل هم زاهدون في الدنيا وفي ما في أيدي الناس، أم أنهم لا يختلفون في علاقتهم به بسائر البشر؟ وهل ثمة انستجام بين أفكارهم

نكاد لا نعرف عن الفلاســفة ســوى أفكارهم ونتف مـن حياتهم، ولكننا لا

وسلوكهم في الحياة؟



👤 يُبدي مؤرخو الفلسفة اهتمامهم بالمنطـق أكثـر ممــا يبدونــه بالجانب اللوجستي، والحال أن المقولة اللاتبنية تؤكد أن المرء يعيش أولا، ثم يتفلسف تاليا، أي أن الحياة مقدَّمة على الفكر، فلا فكر لمن كان بطنه خاويا، لأن همّ المرء حينئذ سيكون منصرفا وراء البحث عما يقيم أوده ويضمن بقاءه.

ولكى يعيش، لا بد أن تتوافر له أسبباب العيش. فكيف يعيش الفلاسفة؟ وهل كانوا أثرياء أم فقراء؟ هل يعيشون من كتبهم؟ هل يفاوضون الناشرين حول حقوق التأليف؟ هل كانو ا يكسبون عيشبهم من ريع العقارات أم من إرث تركه ہم؟ وهل كانوا يمارس أخرى إلى جانب تأملاتهم الفلسفية؟ هل كانوا كرماء في تعاملهم مع غيرهم أم مخالاء؟ هل شاملت تأملاتهم النظرية المال ودوره في الحياة؟ وهل كانت تلك التأملات النظرية منسجمة مع حياتهم الفعلية من جهة علاقتهم بالمال؟

سبينوزا كان يعيش من ريع العقارات

أسئلة طرحها الفرنسي هنري دو مونفالييي في كتاب طريف عنوانه "محفظة نقود الفلاسفة"، واستكشف فيه

طباع مختلفة

منذ غابر العصور كان الرأي السائد أن حياة الفيلسوف ينبغي أن تكون منستجمة مع كتاباته، ولكن الواقع غير ذلك، في أكثر من مثال. فقد عُرف أفلاطون مثلا بمعارضته الشديدة للسفسطائيين ما ترك انطباعا لدى اللاحقين بأن الفلسفة ممارسة مجانية خالصة لوجه الآلهة، ليس من غايتها سوى البحث عن الحقيقة وعلاج الروح.

نظرة الفلاسفة إلى المال وعلاقتهم به في

التفكيس أو الدفاع عن القضايا التَّى لا تقبل الدفاع، فالسبب في رأي هنــري دو مونفاليـــى ناجم عــن موقف فلاطون من السفسطائيين ونظرته إليهم، واتهامهم بتلقي مقابل عن الدروس التي كانوا يلقونها، ما يعنى أن دروسه هو مجانية. والسؤال عندئذ: كيف كان

ولئن ظلت عبارة "سفسطة" مقترنة

ينفق على أخته وابنها، ويسمح للطالب فاسيانسكي، الذي سوف يصبح سكرتيره الخاص ومتعهد وصيته، بمتابعة دروسه مجّانا. أي أنه كان أخلاقيا في تعامله مع المال، يرى فيه وسيلة لا غاية، ومنسجما مع فلسفته نظريا وعمليا. كذلك سارتر، فقد

يكتفي بدفع كل ما يتخلد

وعسادات طبية، بل كان عادة ما يخرج دفتر شبيكاته قبل أن يُطلب منه. ومما روته سيمون دو بوفوار في

مذكراتها أن فيلسوف الوجودية كان يوزع المال يمنة ويسرة حتى أنه لم يعد يجد ما يشتري به حداء. ولئن فسنر بعضهم ذلك السخاء برغبة سارتر

أفلاطون يقيم أوده ويكسب رزقه؟ مؤسس الديمقراطية الأثينية، ولذلك

هم في ممارستهم اليومية أقرب إلى

غير أن التناقض يتبدى بجلاء أكبر عند الفيلسـوف الرواقي سينيكا (1 - 65 م) ، فهو لا ينفك يعبر عن احتقاره للمال، قولا وكتابة، والدعوة إلى التقشف والزهد وحتىٰ الفقر، والتشبه بديوجين الكلبي، ولكنه في الواقع كان من أثرى أثرياء عصره، حتى أن المؤرخ تاسيتوس أدرج ثروته في المنزلة الرابعة قياسا بثروات شرسا، ولم يتردد في تهديد البروتون باستعمال العنف ضدهم لاسترداد مبلغ

كما كان صاحب "نقد الفكر المحض"

روي عنه أنه كان كريما بشكل لا يوصف، ولا

في جعل الآخرين مدينين لــه بالجميل،

كان أفلاطون من أسـرة أرستقراطية

عريقة في أثينا تتحدر من صولون لم يكن يحتاج إلىٰ العمل لكسب قوته، فعلاقته بالعالم كانت علاقة تأمل حرّ متنصّل من كل ضغط مادي، ولكن ذلك لــم يمنعه من طلب المال مــن الطاغية ديونيسيوس الثانيي (397 - 343 ق م) حاكم سرقسطة، مقابل توليه مهمة مستشار في التصرف في المسائل الماليـة. فـي حيـن أن السفسـطائيين الذين يتهمهم بحب المال، كانوا في الحقيقة من الطبقة الوسطى، وفي حاجة إلىٰ كسب رزقهم بالتدريس علىٰ غرار أساتذة الفلسفة في عصرنا، الذين

السفسطائيين من سقراط وأفلاطون.

أقرضه إياهم مع الفوائد. ولا يعنى ذلك أن كل الفلاسفة ساروا سيرة سينيكا، فقد عُرف عن كانْت مثلا ســخاء الكفّ، ومقته للبخل، وبالرغم من أنه كان يكسب رزقه من تلاميذه مباشرة، فقد اعتاد أن يصرف لخادمه مارتن لامبه فوق ما يستحق، حتى بعد التخلي عنه، إلى درجة أن الخادم عاش عيشة ميسورة أفضل بكثير من كانت نفسه في نهاية

بذمة أقربائه من فواتير ضرائب وإيجار

الفلاسفة ليسوا كائنات غريبة (لوحة للفنان فؤاد حمدي) فإن الكاتب يعتبر أن ذلك الكرم المفرط

ناجم عن كرهه للبورجوازية التي كان ينتمي إليها، علاوة علىٰ فهم مخصوص للحرية، حريته هو وحرية البشر.

## أهمية المال

إذا افترضنا أن الفيلسوف إنسان كسائر البشس لا يمكن أن يعيش حياته بغير مال، فهل يفكر في العائدات المالية حين يؤلف كتابا وينشره؟

يقول سبينوزا إن "ثمة من يكتب ليقول شيئا، ومن يكتب لأجل أن يكتب"، أي أن ينشسر ويبيع، ولكن سبينوزا كان يعيش من ريـع العقارات ولا يحتاج إلىٰ أن تدر عليه مؤلفاته مكاسب مالية، بينما عَــرف ماركس الضيق خاصة حين كان في لندن، ولم يبع من كتابه "رأس المال" سوى ألف نسخة طيلة خمس ســنوات، ولعل إدانته الظلم الاجتماعى والاستغلال والبؤس مصدره خواء جيبه

منذ القدم كان الرأي أ السائد أن حياة الفيلسوف ينبغي أن تكون منسجمة مع كتاباته، ولكن الواقع غير ذلك

ففى خمسينات القرن التاسع عشر، واجه عدة صعوبات مادية ومالية أورد تفاصيلها في رسائله إلىٰ إنجلز، حيث عانى هو وأسرته الجوع والمرض، بل إن أحد أبنائه مات بسبب نقص في التغذية، ولم تتحسن أوضاعه المادية والمعيشية إلا حين قبل أخيرا نصيبه من الميراث، بعد رفض دام سنبن. وهو ما مكنه من الانكباب على تأليف عمله الذي

Le portefeuille des philosophes

سيكون إضافة هامة إلى الفكر الإنساني، ويخلق صراعات أيديولوجية لاترال قائمة حتى يومنا هذا. وجملة القول إن الفلاسفة بشر قبل أن يكونوا مفكرين، يحتاجون إلىٰ المال، عصب الحرب، ولا يمكن أن يستغنوا عنه، إن قليــلا أو كثيــرا، حتىٰ لا تشعلهم أسباب الحياة عن تأملاتهم الفكرية. منهم من

جم أفكاره مع علاقته بالمال في الواقع، ومنهم من يناقض قوله فعله، فيعتبر أن المال هو "الوسيلة المطلقة"، كما بيّن جورج زيمــل (1858 - 1918) في كتابه المرجعي "فسلفة المال" حيث رأى فيه "ظاهرة مـن أكثر الظواهر الدّالّة في عصرنا، غمرت ديناميته كل نظرية وكلّ

من جانبه تنظيم ندوة حول "التحولات في الرواية الفلسطينية" بحضور نخبة من ألمع الروائيين والنقاد الفلسطينيين لتدارس مستويات النص الروائي الفلسطيني وتمثلاته معتبرا أن الرواية الفلسطينية تحيل إلى شخصية المواطن الفلسطيني وقضيته لكونها حمالــة لهموم وأفكار وطن يستنهض هممـه من مواطنيه فـي صمودهم أمام حرافات الاحتلال لاقتلاع أشجار الزيتون وهتك الأعراض".

تونس تناقش تحولات

الرواية الفلسطينية

المعاصرة

🥊 تونــس - انطلقــت مســاء الخميس

بمدينة الثقافة الشياذلي القليبي

بتونـس العاصمـة تظاهـرة "تحولات

. الروايـة الفلسطينية" التـي تنتظـم

ببادرة من "بيت الرواية" منّ الخامس والعشرين إلى السابع والعشرين من

نوفمبر الجاري، بحضور روائيين ونقاد

وأكاديميين من فلسطين وتونس، وذلك

لتدارس إشكاليات الرواية الفلسطينية

والتحولات الحاصلة لها على امتداد

العقود الماضية لاسيما وأنها شكلت لدى العديد من الروائيين الفلسطينيين

أداة لمقاومة الاحتالال الإسرائيلي

الاحتفال باليوم العالمي للتضامن مع

الشعب الفلسطيني مثلماً تعكس أهمية

القضية الفلسطينية في قلوب التونسيين وعمق الروابط التاريخية والحضارية

والفكرية التي تربط الشعبين الشقيقين

التونسي والفلسطيني، وفق ما أكده

سفير فلسطين بتونس هايل الفهوم في

. من المقاومة لصد مصاولات تزوير

الحقائق والمعطيات علئ أرض الواقع بالأراضي المحتلة التي لاتزال قائمة

لتفتيت الشبعوب واستعمار العقول

وسلب الإرادة لطمس معالم الشخصية والذاكرة الجماعية والهوية الفلسطينية

وقد قدم الأدب الفلسطيني منذ

النكبة العشرات من الروايات التوتيقية،

لكن الرواية الفلسطينية تجاوزت هموم

التوثيق وحفظ الذاكرة، لتصبح أكثر

مقاربة لتعقيد الوضع الفلسطيني

السياسي والمجتمعي والثقافي، الذي

لا مكن الختصاره بازمة شتات ونكبة

واحتلال فقطبل هو فيه تجليات أكثر

تشابكا اليوم وتحتاج إلى مقاربات

جديدة وهـو ما انخرط فيـه الكثير من

الروائيين الفلسطينيين وسط جدل كبير

الرواية" لسعد بن حسين الذي أكد أن

تنظيم تظاهرة عن الرواية الفلسطينية

كان مطمحاً تحقق بتضافر العديد من

الجهات المتدخلة في تونس والأراضي

الفلسطينية، مشيرا إلى أن "الحديث

سيكون عن الرواية الفلسطينية التي

تحولت من روايــة مقاومة إلىٰ هم ذاتى

بوجود موجات جديدة لها جعلها

تتألق في العديد من المحافل الدولية،

حيث تحصلت روايات عدة على جوائز

هامــة وكانت ضمـن القائمات القصيرة

للمسابقات الروائية العالمية في

العديد من المناسيات بما يعكس عمقها

وتقيدها بالراهن المعيش

ومن جانبه أكد الملحق الثقافي

لسفارة فلسطين بتونس بسام

القواسمة في كلمته أن "الحكومة

الفلسطينية أقرت سنة 2021 سنة

الرواية الفلسطينية وأعدت خططا

وميزانية لتعزيزها عربيا ودوليا لأنها

مهددة بالطمس والسرقة والإنكار ولا

بد من المحافظة عليها كأداة فضلى

لصيانة المكتسبات الثقافية والتاريخية

والحضارية لفلسطين مثلما تعد الثقافة

في شهموليتها أداة مقاومة وتلعب دورا

محوريا في مواجهة الاحتلال وخلق

جيل على وعي كامل بحقوقه مثلما

توصف الرواية بكونها ضامنة للحرية

وقادرة على لملمة شتات الإنسان

الفلسطيني في رحلة بحثه عن الهوية".

بوزارة الشيؤون الثقافية كمال البشيني

وثمن المدير العام لإدارة الكتاب

وهـو مـا يمضي فيـه مديـر "بيت

وشيدد الفهوم على أن الاهتمام بالرواية الفلسطينية "جزء لا يتجزأ

افتتاح التظاهرة.

الراسخة منذ عهود".

خلقته أعمالهم.

وضمانة للذاكرة والهوية الفلسطينية. وتأتى هده التظاهرة تزامنا مع

وكان الحفل الافتتاحي لتظاهرة "تحولات الرواية الفلسطينية" مناسبة لتكريم أحد أعلام الرواية الفلسطينية توفيق فياض الذي عاش ويلات السجون الإسرائلية والتهجير وكانت كتاباته نبراسا للمقاومة الفلسطينية في مواجهة الاحتال وفسحة أمل للمواطن الفلسطيني في بحثه عن الحرية والانعتاق.

وقدم توفيق فياض بالمناسعة شهادة مؤثرة عن تونس وذكرياته معها وهو الذي قضى بها نحو أربعين عاما حيث يقول "لا أقبل أي تكريم أو حائرة إلا إذا كانت تونسية وحتى إذا لـم أكتب رواية واحدة عن تونس فذلك لأنها كانت تشدني دائما لأكتب عن فلسطين".

وتمحورت الجلسة العلمية الأولئ لندوة "تحولات الرواية الفلسطينية" حـول المدونـة الروائية الفلسـطينية ومساراتها التاريخية والسياسية والفنية من خلال مداخلات محمد القاضى وأشرف القرقني وعمر حفيظ فضلاً عن تقديم شهادات الروائي الفلسطيني ناجي الناجي والروائية



🖜 الرواية الفلسطينية تحولت من رواية مقاومة إلى هم ذاتي بوجود موجات جديدة لها ساهمت في تألقها

وتجدر الإشسارة إلى أن المشاركين في الندوة سيتطرقون خلال اليومين القّادمين إلى الرواية الفلسطينية المقاومة للمحتل الإسرائيلي بإبراز طغيانه وانتهاكاته وتطرفه إلى جانب التطرق للرواية الفلسطينية كناقلة للذات الفلسطينية التى تكابد لتعيش بحرية، كما يقدم الروائيون والنقاد علىٰ غـرار إيمـان زياد وحمـد حاجي والبشير الجلجلي وتغريد ناجي وحنان الرحيمي وتبيل قديش وثورة حوامدة وعبدالفتاح دولة ويوسف حطيني وغيرهم العديد من التجارب والشهادات بأسلوب نقدي تارة وفكري أكاديمي تارة أخرى في محاولة لفهم خصوصيات الرواية الفلسطينية والتحولات الحاصلة فيها.



الرواية سردية موازية للذات والهوية