# رواية ما بعد الحداثة تجديد أم ارتداد؟

## التيارات الأدبية الجديدة ترى أنه لا فرق بين الثقافة الراقية والسوقية

عادة ما يتباهى بعض الكتاب العرب بان نصوصهم تجاوزت الحداثة إلى ما بعدها، دون أن بكلُّفوا أنفسهم عناء التثبّت من هذا المصطلح ومفهومه وخصائصه، فضلا عن ظروف ظهوره وانتشاره. فهل تعني إما بعد الحداثة" مرحلة زمنية، أمَّ اتَّجاها فكريّا، أم مدرسة فنية؟ وهل حققت إضافة إلى المنجز السردي، محليا أو عالميا؟



أبوبكر العيادي كاتب تونسي

حيختلف النقاد والمؤرخون في تحديد ظهور ما بعد الحداثة، إذ يردها بعضهم إلى تاريخ محدد، فيقولون إنها بدأت مع نهاية الحرب العالمية الثانية، ثم بلغت ذروتها في الستينات والسبعينات، خاصة في فرنسا عقب أحداث مايو 1968 وسيادة البنيوية؛ بينما يعتقد أخرون أنها تعبير عن رؤية فنية يستوي فيها القدماء والمحدثون، ومن ثـمّ لا يمكّن تحديدها بزمن، لأن حصرها في مرحلة زمنية يضفي صفة مودّدة على موضوع متعدد

ويزداد التحديد صعوبة بغياب رؤوس تُمثلها، فما بعد الحداثة ليست تيارا ولًا حركة ولا مدرسة فكرية تضم مجموعة تلتقي حول مبادئ معينة، بل هي جهود أفراد، كلُّ على حدة في الغالب، سعوا إلـــىٰ التمرد علىٰ الحداثــة، ونفض أيديهم من مخلفات الماضي، وإن توخُّوا أساليب سردية سبق تداولها في السرديات الكلاسيكية والفنون التشكيلية.

## الفرد والحداثة

ظهر المصطلح أول مرة في الولايات المتحدة الأميركية خلال النصف الأول من القرن العشرين، ولكنه لم يفرض حضوره إلا في الستينات في الفن المعماري، بُّ وصفها قطعا مع النزعة الوظيفية، ثم في الخطاب السوسيولوجي، قبل أن يمتد إلى الفنون التشكيلية والآداب.

أما في فرنسا، فقد ربطها النقاد بظهور التيار العبثي في المسرح (بيكيت ويونسكو وأداموف) والرواية الجديدة التى عُدّت حركة طلائعية جديدة مع أندري بروتون ونتالى ساروت وألان روب غرييي، وعاضدتها البنيوية الناهضة، غير أن هذه المرحلة انتهت مع ثورة مايو 68، بعد أن أحدثت تغييرا عميقا في الأفكار والفنون والآداب وحتى في الْحقائق.



🖜 الأثر الأدبى صار يولى مكانة خاصة للسيرة الذاتية والتجريب واللهجات المحلية ويمزج كل تقنيات الكتابة

وقد تميزت منذ تلك اللحظة بالتفكيك، وليس التحطيم من أجل بناء جديد، بل لإزالة الحواجز وإلغاء الثنائيات. والمعلوم أن الحداثة قامت على نظام ثنائي ذي طبيعة جدلية تسمح بالتفكير في الوَحدة والمجموع، سواء إذا تعلق الأمر بالأثر الأدىي بوصفه بنية، أم بالمجتمع بصفته منظومة، أم بهوية الفرد.

غير أن أداء المنظومة الجدلية وتوقها إلى الكونى في التجاوز التركيبي للأشياء المتقابلة يفسران فداحة الانحرافات المتعددة للشمولية والنزعة التدميريــة والأزمــة الاقتصاديــة، ما دفع المجتمعات الغربية ما بعد الصناعية

والباحثين، في تشكيل قاعدة قراء دائمة. مقدّس کی تَشبتغل.

ساسا موحّدا وعقلانيا.

تكن تنظر إلى الأدب سوى نظرة احتقار.

### نصوص ما بعد الحداثة

أمًا ما بعد الحداثة، فكانت مراجعةً لما تم التأكيد عليه منذ قرون كأساس لمجتمع

وإذا كان تاريخ الرواية الحديثة قد بدأ في القرن السابع عشر، فإنه بلغ ذروته مع الرواية الجديدة، التبي قادت الجنس إلى حدود مقروئيته، حيث طرحت نفسها كآلة حاكية يخلخل طابعها التجريبي المجدّد عادات القراءة، ولكنها فشلت، بالرغم من نجاحها النسبي لدى بعض النقاد

وُلدت الحداثة في العصر الرومانسيي كإحساس حادّ وجديد بطبيعة سيرورة غدا الإنسان فردا بعد أن تحرر من التقاليد والدين وأسلم أمره للتاريخ. وكان المجتمع التقليدي يتسم بمعرفة حكائية، أما المجتمع الحديث فقد ولد عند افتراق المعرفة والحكي، فصار السرد موضع ازدراء وريبة لدى العلماء، غير أن بعض السرديات كالتفتح والاستبصار والتمعن حافظت علىٰ وظيفتها الأساسية، أي إضفاء الشرعية على المعرفة، وبدت الرأســمالية عندئذ أفقا أقصىٰ للحداثة، أو فُكُ تشهير عام" بعبارة دولوز، ومنظومة متبجَّحة في صلف لا تحتاج إلىٰ عقيدة أو

وكانت الحداثة تتميز بالوعي التاريخي، حيث يعرف الفرد الحداثي أنه منذور لانسبياب الزمن بشكل لا رجعة فيه، وتتميز أيضا بكونها لا تبالي بتساوي العناصر السردية الثلاثة الكبرى، ولا بالوظيفة المهيمنة للسردية، ومن ثُمّ ابتدعـت التاريخ، وادعـت الحقيقة مثلما ادعت أنها هي وحدها من يملكها، لأنها لم

علماني متفتّح، وتعبيرًا عن أفول الإيمان

إلىٰ الفصــل بين الحداثة التقنية والحداثة

وظـل يُنظر إلىٰ الحداثـة، أيّا ما يكن التحديد الذي نتبناه، بوصفها طلاقا وتشلطيا، حيث صارت الأجزاء مستقلة، وذاب الكل، واختفى الواحد، ولم تبق سوى مصاولات واهية لمنح الأنشطة المتشَّطية، كالأنسنة والتقدم والحرية،

تغيرت الرؤية حتى إلى الفرد (لوحة للفنان عبد اللطيف الصمودي) ولكن لحظة التنوير فيها غالبا ما بالسرديات المشرّعة، وشكّا متصاعدًا في

> يمكن أن ننظر إلى ما بعد الحداثة كمفهوم إذا أردنا الإحاطة بجوهرها وتفحـص حقيقتها، ولكن كيـف يمكن أن نتعامـل معها مـن وجهة نظـر تاريخية، وهي ترفض التاريخ وتنفتح على تعددية

تكون غير مقنعة، بل تبدو أحيانا سانحة،

لتصرفها في تراتبية عناصر السرد

الكبرى حسب التقليد الأرسطى، أي الفكرة

والحبكة والشخصية، ولافتقارها إلى ماء

الحكسى. وبذلك صسار الأثسر الأدبى يولى

مكانــة خاصة للســيرة الذاتية والتجريب

وبقحم اللهجات المحلية ويمزج كل تقنيات

الكتابة، أو يختزل الوصف والسرد إلى

حدوده الدنيا ويترك فراغات بدعوى أن

تكملة كل ذلك متروكة للقارئ، وأن النص

ينفتح على معان عديدة، ولكن تأويلها

أدب ما بعد الحداثة يتميز

كالتشظية والمفارقة

ما لا يجوز خلطُه

بلجوئه إلى تقنيات سردية

والسارد غير الأمين وبخلط

وفي غياب تحديد المصطلح، وُجد من

النقاد من أدرج نصوصًا سابقة تّاريخيًا لما

بعد البنيوية مثل أعمال جويس وبيكيت

ويونسكو ووليم بوروز، وحتىٰ بورخس

وغارثيا ماركيز وخوليو كورتسار ضمن

حماليات ما بعد الحداثة، لكونها تتسم

بالتشطى والسخرية والحلم والفنتازيا

وحتى الَّذيال العلمي، أو تجمع بينها

كلها في عمل واحد. غير أن كتاب أمبركا

اللاتينية ينفون ارتباطهم بهذه الظاهرة،

بل ويدينون من توخاها، فقد صرّح أكتافيو

باث مثلا بأن ذلك مغلوطٌ تاريخيا، لأن ما

بعد الحداثة سردية مستوردة لا تتناسب

من قبلها قصيدة النثر، ووجدنا من داوم

استعمال تقنياتها، مفاخرا بأن نصه

ينتمي إلى ما بعد الحداثة، ويجد من

النقاد من يفسر ذلك بأنه تعبير عن الوضع

الراهن المتسم بالتشطى والفوضي،

والحال أن تلك المحاولات تعود بنا إلى

تقنيات الدادائيين والسرياليين في مطلع

القرن الماضي، حين كان أندري بروتون

مثلا يستعيض عن الوصف بتلصيق

صور شمسية عن الفضاء المعنى.

أما العرب فقّد تلقفوها، كما تلقفوا

مع الإنتاج الثقافي لأميركا اللاتينية.

ولئن كانت الحداثة تنحو نحو تقمص المثالية التقدمية في مطلق الراهن، فإن ما بعد الحداثة ترفض كل نقاش حول ما يرجع بالنظر إلىٰ تاريخ الأفكار، وتنبذ تنزّل نفسها في فضاء كونيّ غير محدّد جغرافيًا. فهي ترفض فكرة هيغل عن التقدم التاريخي، ذلك المبدأ الذي قامت عليه الحداثة، ما أدى إلى "موت السرديات الكبرى" بعبارة ليوتار. ومن ثُمّ صارت ما بعد الحداثة تُدرك أكثر مما تُحدُّد كرفض للإرث الثقافي والعلمي للأنوار، وبذلك أوهت الذاتَ العقلانية في التقاليد الغربية

إلىٰ عزلة قاتلة. ولما كانت تقدّم نفسها كفكر المتقطّع والمختلف، فقد صار يُنسب إليها كل نصّ سردى يؤثر تقنيات هجينة كالكولاج والشددرات وخلط الأجناس وتعدد المستويات اللغوية، ذلك أن أدب ما بعد الحداثة يتميز أولا بلجوئه إلى تقنيات سردية متنوعة كالتشطية والمفارقة والسارد غير الأمين، ويتميز ثانيا بخلط ما لم يكن يجوز خلطه في جنس أدبى من قبل، لإيمان أتباعه بألا فرق بين الثّقافة الراقية والثقافة السوقية، ويحدّد في الغالب بكونه أسلوبا أو نزعة ظهرت كردً فعل علىٰ الاستمرار الدغمائي لفكر الأنوار والمقاربات الحداثية للأدب.

ومن مميزات رواية ما بعد الحداثة إعادة تسسريد النص، والعمل على ابتكار سرديات جديدة، ولكن باعتماد أسلوبين، أحدهما ساخر، بالمفهوم الذي تجلى في الرومانسية الألمانية، والثاني إعادة كتابة التاريخ بخلق سرديات حول شـخصيات معروفة، وفق مقاربات ثلاث: أو لاها، تتمثل في خلق روابط سببية بين مختلف لحظات مقطع سردي. والثانية، تغيير طبيعة ما كان يدمـج بين الأحداث كالتأمل والاعتراف والتعليق. والثالثة هي المزاوجة بين الماضي والحاضر.

🗣 عمان – هناك الكثير مما يمكن الحديث عنه وتناوله في التسلسل الزمني لتاريخ الفن البشسري، تاريخ عريق بدأ منذ أكثر من ثلاثين ألف عام، ويأخذنا عبر سلسلة من الحركات والأساليب والفترات التي تعكس الوقت الذي تم خلاله إنشاء كل

13 äolö; 9

العراقي شاكر لعيبي

يبحث في تاريخ الفن

عبر لسان العرب

ويعد الفن لمحة مهمة عن التاريخ لأنه غالبًا ما يروى لنا القصص، وبربط بين الحالبة المزاجية والمعتقدات لعصر ما، ويسمح لنا بالتواصل مع الأشخاص الذين سببقونا. من العصبور القديمة إلى غاية العصور القريبة، حيث يؤثر الفن بتاريضه على المستقبل بما يبقى منه . مقاوما للزمن ومتناقلا من جيل إلى أخر.

من المهم الاطلاع على تاريخ الفن، وفي هذا الصدد اختار الشاعر والباحث العراقي شاكر لعيبي مدخلا مبتكرا لاستكشاف خفايا الفنن التاريخية، في كتاب بعنوان "تاريخ الفن حسب لسانّ

يُقصد بلسان العرب في هـذا العمل شبيئان: معجم ابن منظور الشبهير وعموم الكلام العربي، فالأول قد أوفي رصد مفردات اللغة العربية، وأحيانا فصولها وأصولها واشتقاقاتها وانحرافات استخدامها، وكلـه ذلك قد يضيء عَرَضا ممارسـة فنية أو ظواهر الفن وأحيانا تاريخه في نطاق الجغرافيا والثقافة العربيتين.

ونأخذ كل من هذين المثالب، الأول، تداول التماثيل ثلاثية الأبعاد في الجزيرة العربية (كانت تسمىٰ الأصنام)، وثانياً طبيعة التعاطي مع الألوان ومجمل الظواهر اللونية والتنقيب عن سبب إطلاق تسميات مخصوصة عليها. فاللسان يعرف جيدا أن عليه الحديث عن الطائر النسر لكن أيضا عن التمثال النسر

المعبود ما قبل الإسلامي. لكن اللسان العربي هو أيضا حديث المؤلفين الآخرين غير ابن منظور عن المادة نفسها. هنا يتعدى الأمر المعجم إلى

المعرفة في شأن مخصوص هو الفن. لكن التوقف أمام المعجم واللغويين والمؤلفين بمختلف أصناف العلوم، يتطلب حذرا ووعياً نقدياً، وليس التسليم بالمواد

أما تاريخ الفن فهي مادة معروفة، لها هي نفسها تأريخ محدد تطورت عبره حتى وصلت إلى ما وصلت إليه اليوم. وهي مادة منسية في ثقافتنا وقتا طويلا جداً. بل إن الكتابة عماً نسميه الفن لم تحد طيلة عصور من يشتغل بها إلا في ما يتعلق بفن الخط، وأحيانا قليلة ونادرة فن الخزف. لذلك ظل تأريخنا الفني مجهولا، ملتبسا، قليل الشأن، حتى أننا لا نعرف شيئا مثلا عن حياة رسّام من الرسامين حتى لو وقّع أعماله ووضع اسمه كالواسطي والمئات من غيره من النحاتين والخزافين والصاغة

هـذا بالطبع ناهيك عن غياب المؤلفات المكرسة بل الملاحظات عن طريقة وتقنيات الصناعـة الفنيـة العالية كما البسيطة. وعلينا البحث مُداوَرة كي نجد ذلك وشبه

وبسبب هذا الغياب في التدوين للفن العربى بندل المؤلف مجهودا استثنائيا لمعرفة الكثير من التفاصيل الخفية في علاقة بهذا الفن مثل سبب تعدد ألوان الصلصال المفخور ومن أي أنواع الطين تطلع ألوان الضرف الذي نشساهده في

وكان على لعيبي الذهاب بعيدا في مصنفات الرحّالة الذين تكلموا ولو بالنزر اليسير عن ذلك، أو إلىٰ كتب الطلسمات والأعمال السحرية المتأخرة التى تناولت لسبب مختلف كليا هذا الأمر.

رغم ذلك يقول لعيبى "نعتقد أن استخدامات اللغة يمكن أن تحيلنا بطريقتها، لو أحسنا إدراك اشتقاقاتها وربطناها بمعطيات تأريخية وأنثروبولوجية متوفرة، إلى ما نبحث

ومر تاريخ الفن العربى بكثير من المراحل التاريخيّـة، منــذ ما قُبِـل القرن السابع ميلاديا، تاريخ بدايات الإسلام، إلىٰ غاية اليوم، وقد تطور هذا الفنّ خاصة في فترة الحكم الأموي، وذلك بسبب إدخال مفاهيم جديدة، وقد كان واضحا في بناء مسجد قبّة الصخرة بمدينة القدس، والذي يُعدّ من أهمّ المباني في الفنّ العربي



تأريخ العرب لفنهم ظل مجهولا وملتبسا وقليل الشأن حتى أننا لا نعرف شيئا عن حياة رسّاميهم الكبار

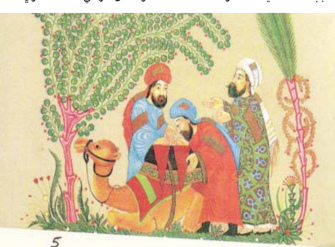
أما في العصر العباسي فقد تجلّي الفنَّ العربي في بناء العواصم، وذلك في بناء المدينة على شكل مدور، وبناء المسجد في وسطها، وصنع الأثاث من الجـص الذي سـاهم في نقـش الزخارف

وتمثّل هذا الفن من القرن التاسع إلى القرن الخامس عشر في المغرب وإسبانيا بالفن المعماري الخاص بهما بأشكال الأقواس النصف دائريّة والمستوحاة من النماذج القوطيّة والرومانيّـة، وقد ظهر ذلك في بناء الجامع الكبير بمدينة قرطبة، ومستجد باب السردوم، ومدينة الزهراء، وقصر الحمراء، كما استعملوا العاج في صنع الصناديق، وعلب المحوهرات المُنْقوشية، كما صنعت التماثيل الثلاثيّة الأبعاد، وصنعت الأقمشية الحريريّة كما بعتبس منبر مسجد الكتبية مشالا على ذلك، و امتلكت العلاد ثقافة و اسعة، مثل الفلسفة والعلوم المتنوعة.

ونجد فنّ العمارة الإسلاميّة بالمغرب واضحا في بناء المساجد، ولكن تم تدمير عدد كبير من الآثار والتحف الإسلامية بسبب ما مرّ به المغرب من حروب ودمار للفنّ الإسلامي؛ أما في سلوريا ومصر فكانت ألدولتان تحت حُكم السلالة الفاطميّـة التــى أعطـت في هــذا العصر

أهميّة كبيرة لفنّ العمارة. ويبقئ الفن العربي عريقا عراقة الحضارة التي بنيت على أسساء، ولكنه رغم ذلك مهمل ويحتاج إلى البحث أكثر فيه، حتى من خلال المعاجم واللغة.

ويذكر أن كتاب "تاريخ الفن حسب لسان العرب" صدر أخيرا عن دار خطوط وظـلال في عمان وصمم لـه الغلاف مدير الدار الفنان الأردني محمد العامري.



منمنمات الواسطي فن بقي مجهولا