## «في الشعر الجاهلي» كتاب طه حسين الذي أربك الدارسين

## التاريخ والمنطق ينصفان الرجل الذي ذهب بالفكر الحر نحو أقصاه

الجميع تسابق على شتمه والإساءة إليه قبل قرابة قرن، ليفرج مؤخرا عن الوثيقة التي برأته من تهمة الإساءة إلى الدين الإسلامي ونشره كتابا يتضمن "خرافاًت وتكذيبا للكتب السماوية". إنه طه حسين الأزهري الدرعمي والسوربوني "سارق النار" والمبصر الوحيد في "جوقة العميان". أما كتابة فهو "في الشُّعر الجاهلي"، الكتاب الذي أربك الدَّارسين وقلب الموازين.



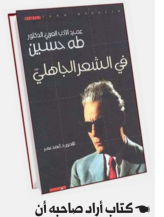
🥊 أُفرج أخيرا عن الوثيقة التي تضمنت التحقيق مع طه حسين بإشراف محمد نور بك رئيس نيابة مصر في 19 أكتوبر

وقال رئيس النيابة في عريضة الحيثيات أنذاك إن "مؤلف الكتاب لم يكن غرضه الطعن والتعدي على الدين، بل إن العبارات الماسسة بالدين التي أوردها في بعض المواضع من كتابه إنما قد أوردها . في سبيل البحث العلمي مع اعتقاده أن

وكان رئيس النيابة قد بدأ التحقيقات بعد بلاغ صادر من مؤسسة الأزهر قدم في 30 مايو 1926 يتهم فيها الدكتور طه حسين بأنه ألف كتابا يطعن في القرآن، ويشكك في الروايات والأحاديث الصادرة بشانه، وقد جاء الكتاب تحت عنوان "في الشعر الجاهلي".

## غنيمة حرب

طه حسين بدوره استبق الحدث وتوجس من عواقبه في مقدمة الكتاب التى يقول فيها "وأكاد أثق بأن فريقا منهم سيلقونه ساخطين عليه". وفعلا هــذا ما لقــاه الكتاب المثيــر للجدل "في الشعر الجاهلي "عندما نشره في عام 1926، وكأنــه كأن يتوقـع أن تثور ثائرة الأزهر على الكتاب. قاضى عدد من علماء الأزهر طـه حسـين إلا أن المحكمة برأته لعدم ثبوت أن رأيه قصد به الإساءة المتعمدة للدين أو للقرآن. مُنع الكتاب من البيع وقدم طه حسين للمحاكمة بتهمة إهانة الإسلام، لكن القاضي محمد نور حكم بيراءته وقال "إنه (الكتاب) رأي أكاديمي لأستاذ في الجامعة ولا يُمكن اتخاد أي إجراء قانوني ضده، وذلك لعدم توافر القصد الجنائي".



يتطرق إلى لغة الشعر الجاهلي وهل أن شعراء ما قبل الإسلام حقيقة أم خيال من صنع بيّاعي الكلام

ترى، ما عساه أن يكون هذا الكتاب النذي أقام الدنيا ولم يقعدها في أواخر عشرينات القرن الماضي، أي في مرحلة نظن فيها أن الأمية كانت تضرب أطنابها، وأن القراء والمهتمين يُعدون علىٰ أصابع اليد الواحدة؛ ثم أن حكم القضاء كان متفهما ومتسامحا أكثر مما هو عليه هذه الأيام، بدليل أنه قضى بعدم سماع الدعوى المقامة ضده، وبرّا المفكر المستنير من التهم الموجهة ضده.

تبدأ الحكاية بسيرة صبى مصري كفيف (1989 - 1973) عاني الفاقية والحرمان وسط بيئة يكتسحها الحهل والتخلف، وبين عائلة كثيفة العدد وفقيرة الحال في صعيد مصر. كل العوائق التي كانت ضده من جهل وخصاصة وتخلف وحرمان وشعوذة وتسببت في مأساته التي كان أبرزها فقدانه البصر، كان طه حسبين لها بالمرصاد حين وعى وتفتح وعيه على العلوم الحديثة والثقافات الغربية التى تمسك بها مثلما يتمسك غريق وسياع للنجاة بنفسه وببلده.. طه حسين فقد البصر لكنه لم يفقد البصيرة.

أدرك طه حسين مبكرا أن لا شيء ينقذه وينقذ بلده من الواقع المتردي غير العلم والمعرفة الذين تميز بهما الغرب، فأمسك بالأمر كغنيمة حرب، وكلفه ذلك ما كلفه من غربة نفسية وازدراء اجتماعي وسط واقع يعمل كل شيء فيه

مذهــلا منذ طفولتــه فــى الكتاتيب وما تلاها من المراحل الأزهرية (نسبة إلى الأزهس) فالدرعمية (نسبية إلى دار المعلمين) ثم السوربونية (نسبة إلى جامعة السوربون) أن يشكك في كل ما تلقاه عن طريق ثقافة النقل التي جانبت

رائد الحداثة الفرنستي رينية ديكارت (1650 – 1596) في مقولته الشهيرة "أنا أشك، إذن أنا موجود". أعمل طه حسين معوله في كل ما تعلمــه ولقنوه إياه فلم ستسلم لكل ما هو جار لدى الآخرين محرى الحقيقة المطلقة، فكان مثل المعري الندي كتب عنه إحدى أهم أطروحاته، وهو الكفيف مثله، يشكك في كل ما قاله الأقدمون واعتبروه قيمة ثابتَّة.

أول ما بدأ طه حسين بدكّه في الشعر الحاهلي هو التشكيك في صحة روايته وحقيقة تدوينه، وخلص إلى أن غالبه منحول، ومنسوب إلى من جاء بعده في صدر الإسلام وعصر التدوين، أي في الفترة التى انتشرت فيها الكتابة وصار فيها للشعر رواة يبيعون ويشترون في الأسواق، وينسجون على منوال الأسلاف، تماما كما يفعل الصينيون الآن في التجارة العالمية.

"في الشعر الجاهلي" كتاب أراد صاحبة أن يتطرق إلىٰ لغة هذا الشعر، والزمن الدي كُتب فيه، ولماذا كُتب، وهل أن شعراء ما قبل الإسلام حقيقة أم خيال من صنع بياعي الكلام والمتاجرين به لشتئ الغايات.

ما حقيقة شعراء مثل عنترة وامرئ القيـس وطرفة بن العبـد.. وغيرهم؟ هل ينتمي هذا القول إليهم أم هو مجرد نظم وضّعه أصحابه علىٰ نفس الشساكلة بطريقة لا تخلو من مهارة وحرفية تمحو الأثـر وتتـوه الدارسـين والمدونين كما فعل حمَّاد الراوية في الكوفة، والملقب ب"حماد الكذاب" أنذاك؟

أغرب ما أثار طه حسين في كتابه هو كيف غفل شعراء هذا العصر المسمى ب"الجاهلي" على تصويس حياتهم من المشاعر الدينية، فكأنما نحن إزاء ثلة من الشبعراء اللادينيين أو الملحدين الذين لا تعنيهم عقيدة أو إيمان، في حين أننا نتلمس يبئة معنية بأسئلة الوجود والعدم، كما هو الشان في قصائد أمية بن أبى السلت أو خطب قص بن ساعدة

عجز هذا الشعر عن تصوير الحياة الدينيــة للجاهليــين، فهو يُظهــر حياة .. .. غامضة حافة بريئة من الشـعور الديني القوي والعاطفة الدينية المتسلطة على الحياة العامة. فيطرح الســؤال: كيف لقبائل عربية ضحت وحاربت من أجل دينها لا تظهر هذه الحياة الدينية في

ويتساءل صاحب الأطروحة الأكثر إثارة في تاريخ الأدب العربى: إذا كان هذا الشعر ينتمى إلىٰ قبائل متفرقة (القحطانيون في اليمن، العدنانيون في الحجاز)، والنقوش والنصوص أثبتت أن هناك فرقا جوهريا بين لغة القحطانيين والحجازيين، المفروض أن يظهر فى لغة

شعر هذه

القبائل

كان على الشاب الذي أبدى تفوقا وكان من الطبيعي أن يتسلح بفلسفة

> الحجـة بقولـه "مثـلا امـرؤ القيـس قِحطاني، يمنى حسب الرواة، وشعره قُرشى اللغة، لا فرق بينه وبين القرآن في لفظه وإعرابه وما يتصل بذلك من قواعد اللغة. فكيف نظم الشياعر اليمني شعره في لغة أهل الحجاز؟ بل في لغة قريش؟". يبرز هذا واضحا في كتابات الناقد

> والموسوعي المصري شوقي ضيف (1910 - 2005) تلميذ طه حسين ووريث كرسيه في مجمع اللغة العربية، والذي كان بدوره أستاذ أحد جهابذة مدرسي الأدب

طه حسین تسلح بولسفهٔ رائد الحداثة الفرنسي رينيه ديكارت في مقولته الشهيرة «أنا أشك إذن أنا موجود»

أستاذاً للأدب العربي لا يَلـم ولا ينتظر أن يلم بما انتهى إليه الفرنج من النتائج الآن عند هــؤلاء الناس"؟ ويضيف المفكر الليبرالي الممتن للغرب الأوروبي في كل معارفت "ولا بد من التماس المعرفة عندهم حتى يتاح لنا نحن أن ننهض علىٰ أقدامنا، ونطير بأجنحتنا، ونسترد ما غلبنا عليه هؤلاء الناس من علومنا وأدابنا وتاريخنا".

وكان لا بد لهذا الرأي من حملات وردود لاذعة من طرف الأوساط النقديـة فـى الكتابة العربيـة من أمثال حمو عبدالكريم الذي وإن أقر بفضل المستشسرةين في الإضاءة على الأدب العربي قديمــه وحديثه، فإنــه يعتبر أن طه حسين لم يكن في الحقيقة سوى ثمرة من ثمرات الاستشراق، ومُبشّرا بالمبادئ والأصول التي دعا إليها المستشرقون في العامــة لــلأدب العربي الكلاســيكي في عصوره المختلفة.

ويستشهد في ذلك بما جاء في كتاب إدوارد سعيد الشهير عن الاستشراق بقوله "وكانت العلاقة بين المستشرق والشرق بصورة أساسية تأويلية، فإذا وقف المستشرق والباحث أمام حضارة أو منجزة ثقافية نائية لا تكاد تفهم، قلص الإيهام عن طريق الترجمة، والتصور المتعاطف.. بيد أنَّ المستشرق بقي خارج الشرق الذّي بقى نائيا عن

سيرة طه حسين الذاتية كانت بمثابة دراما حقيقية، وملحمة بطل قهر الظلام والجهل والفقر. وقدّم المصري، والشيرقي عموما، على أنه إنسان جدير بالعيش الكريم، يتوق إلى الأنوار وهو يفكر ويدهش ويمتع، متحدياً واقعه المريس، ومتجاوزا لثقافة الترهات والقبول بالمنقول دونما تفكير أو تمحيص كما هو الشان في قضية الشعر الجاهلي التي زعزعت قناعات أولئك الذين يقبلون بالكلام على عواهنه دون أن يعيدوا فيه النظر والتمحيـص.. التمحيص، ألـم يقل ابن خلـدون الذي قدم فيه طه حسـين أحد أهم أطروحاته "التاريخ في باطنه لا يزيد عن الإخبار، وفي باطنه نظر وتمحيص"؟

قبل أن ينجز كتابه الشهير عن الشعر الجاهلي الذي كان بمثابة القنبلة المدوية في الأوساط الأدبية والنقدية، عاد

في العاصمة باريس، فدرس في جامعتها مختلف الاتجاهات العلمية في علم الاجتماع والتاريخ اليوناني والروماني والتاريخ الحديث وأعد خلالها أطروحة الدكتوراه الثانية وعنوانها "الفلسفة الاجتماعية عند ابن خلدون"، وكان ذلك عام 1918 إضافة إلى إنجازه دبلوم الدراسات العليا في القانون الروماني، والنَّجاح فيه بدرجَّة الامتياز، وفي غضون تلك الأعوام كان قد تروج من سوزان بريسو الفرنسية سويسرية الجنسية التي ساعدته على الاطلاع أكثر

سارق النار كان لهذه السيدة عظيم الأثر في

حياته، فقامت لهُ بدور القارئ، فقرأت عليهِ الكثير من المراجع، وأمدته بالكتب التي تمت كتابتها بطريقة برايل حتى تساعده على القراءة بنفسه، كما كانت الزوجة والصديق الذي دفعه للتقدم دائماً وقد أحبها طه حسس حباً عظيما، ومما قاله فيها أنه "منذ أن سمع صوتها لم يعرف قلبه الألم"، وكان لطه حسين منها اثنان من الأبناء هما أمينة ومؤنس.

فأكثر على اللغة الفرنسية واللاتينية،

فتمكن من الثقافة الغربية إلى حد بعيد.

اً أول ما بدأ طه حسين بدكّه في الشعر الجاهلي هو التشكيك في صحة روايته وخلص إلى أن غالبه منحول

طه حسين كان نموذجا للمثقف الموسوعي والملم بالمفهوم الجاحظي للكلمة، فالمتتبع لجميع مؤلفاته يكتشف أنــه كتــب في كل شــيء، نقــدا وتاريخا وتحليلا وتوثيقا، ودراسات استشرافية مذهلة أهمها "مستقبل الثقافة في مصر"، الكتاب الذي سبق عصره.

وفيي كل ما كتب لم يحد طه حسين عن منهجًه العلمي وسلوكه الليبرالي حتى في المرحلة الناصرية التي غلب عليها طابع الأدلجة والتجييش. يكفي أن تتطلع علىٰ كتاب "في الشعر الجاهلي" حتى تكتشف أن طه حسين لا يأخذ بالمسلمات، ولا يستقر عند يقين في نظر المجموعة.. إنه مختلف، ويتفوق علىٰ نفسه في كل ما كتبه. فعلىٰ صعيد

نصف قرن على وفاته، لا يرال محط تقدير واحترام فائقين حتى في أحلك الظروف وأكثرها انحطاطا وتهميشا للثقافة والمثقفين، إذ تحتفظ الذاكرة التونسية، مثلا، بزيارته التاريخية وإشرافه على تأسيس دار المعلمين العليا فيها، ومحاضرته التي أبدى فيها كبير إعجابه بذلك "التناغم الرشيق بين الدين والدنيا، والذي يندر مثيله في العالمين العربى والإسلامي" وذلك أثناء لقائه بشيوخ جامع الزيتونة. هذه العلاقة التاريخية المميزة بين المفكر الليبرالي المصرى وجمهور محبيه في تونس جعلت أخيرا الهيئة المستقلة للاتصال السمعي والبصري في تونس "الهايكا" تتخذ قرارا بوقف بث برنامج إذاعي لمدة أسبوع بعد سخرية أحد مقدميه من عميد الأدب العربي طه حسين.

طه حسين، وبعد مرور ما يزيد عن

الإبداع الأدبي ما زالت قصصه ورواياته

تنشير مثل "دعاء الكروان" و"المعذبون

في الأرض" و"صوت باريس"، حتى أن

نجيب محفوظ اعترف قبل وفاته أنه قد

استلهم فكرة ثلاثيته من قصة طه حسين

"شــجرة البؤس". ولا ننســيٰ هنا سيرته

"الأيام" التي تعد فتحا غير مسبوق في

ارم نظارتيكَ ما أنتَ

أعمى إنما نحن جوقة

السيرة الذاتية العربية.

عبدالكريم حمو

طه حسین لم یکن

سوی ثمرة من ثمرات

وفي بيان أصدرته منذ أيام أكدت "الهايكا" أنها قررت إيقاف برنامج "أحلىٰ صباح" الذي يتم بثه علىٰ القناة الإذاعية الخاصـة "موزاييك أف.أم" لمدة أسبوع من تاريخ بلوغ القرار، وذلك للمخالفة الجسيمة التي تضمنتها تلك الحلقة من البرنامـج، والتي تمثلت في "المس من الاحترام الواجب لكرامة الإنسان من خلال السخرية من أصحاب الإعاقــة البصريــة". كمــا قــرر المجلس عدم إعادة بث الحلقة موضوع القرار وستحبها من الموقع الإلكتروني الرسمي للإذاعة ومن جميع صفحات التواصل الاجتماعي التابعة لها والالتزام بتنفيذ قرار الهيئة وعدم الالتفاف عليه بأي شكل

إنه طه حسين الذي قال عنه نزار

"إرم نظارتيكَ ما أنتَ أعمىٰ إنماً نحن جوقةً العميان أيها الأزهرِيُّ يا سارقَ النارِ ويا كاسراً حدود الثواني".

