الخطاب الفلسفى والفلسفة لم يكونا خاضعين لنظام مدرسي أو محاطين بجدران أكاديمية بل كانا «فنا للعيش»

الأحد 2020/11/29 السنة 43 العدد 11896

## اليوم قبل الغد لابد من تحرير الفلسفة من الأسوار الأكاديمية

فلسفة العيش والعيش بالفلسفة ضرورة حياتية تفرضها المتغيرات

صارت الفلسفة اليوم حبيسة أسوار الجامعات والمنابر المختصة، كما احتكرها عدد من الأكاديميين، الذين فصلوها عن الواقع، وجعلوا منها أفكارا صعبة اللغة، معقدة المنهج، بعيدة كل البعد عن فهم البسطاء وحتى المتعلمين، وهذا ما أضر بالفلسفة بشكل فادح. وإن كان أغلب هؤلاء يرون في أنفسهم جدارة فلسفية، فإن الكثير من المطالب ارتفعت مؤخرا لتحرير القُلسفة من الأسـوار الأكاديمية واللغة المصطنعة، وإعادتها إلى منشئها الأول بين الناس وإلى العموم، حيث الفلسفة ليست فكرا متعاليا ومفاهيميا وتجريديا فقط، بل دورها الأكبر هو فن العيش الإنساني.



الى جانب تعريف الفلسفة بكونها "محبة الحكمة"، أو تلك الدهشية التي دفعت الإنسان وجعلته يفكر ويطرح الأسئلة بخصوص الوجود والطبيعة، فمن أهم الصفات التي ترتبط بالفلسفة كون أنها "فن للعيش"، أي طريقة مثلى للعيش السوي والإيجابي وتأمل العالم

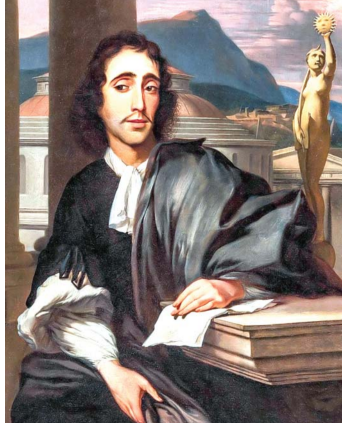
فلاسفة كثر إلئ جانب رسم أنساقهم الفكرية المحردة قد اقترحوا سيلا صحبة ونفسية وجسدية للعيش، وطرقا للتفكير ، قد يؤدي بصاحبه إلى التهلكة النفسية والجسدية. إنْ "كنــا نحن ما نأكلــه" كما يقول المثل،

من السلوك تهتم بالاستهلاك، مخاطبة الإنسان في ذاته ومهتمة بجانبه الفيزيولوجي والصحي، لهذا لم يتوان نيتشبه عن القول بصوت مدوّ "إنه لمن "الدوكسا"، وتجاوز الرأي المسبق الْأَهُمِّيَّة بِمِكَانِ بِالنِّسِيةِ إِلَىٰ مَصِيرِ شَعِبٍ، وإلىٰ مُصِيرِ الْإنسانيَّةُ أَنَّ تبدأُ التَّربيَّةُ والأحكام المعممة. الثُّقافيَّةُ من المُوقِعِ الصَّحيح؛(...) الموقعُ الصَّحيحُ هو الجسد".

## الحاجة إلى الفلسفة

بروحانية الإنسان فحسب، بل حتى ي إلــئ أن يبلـغ ما ي فيلسوف المطارق ب"الإنسان الأعلى"، ذلك الإنسان الذي ليس مكتملا فكريا فإن فلسفات عديدة حاولت تكريس أنماط وعقليا فحسب بل بدنيا/ جسديا أيضا.

الحاجة إلى الفلسفة اليوم لا تتوقف عند إيجاد نظم للتفكير أو طرق للعناية بالجسيد وجأنبه الصحى النذي يجعله



بعد قرون من سقراط وجد سبينوزا خلاصه عبر الفلسفة

كما أن الحاجة إلىٰ الفلسفة اليوم هي حاجــة لبناء أجيال قــادرة على "خلخلة الوجود" عبر الجدال والنقاش النّناء المبني على ما تتكئ عليه الفلسفة من منطق ومبادئ للاستنباط والاستقراء والتحليل والبحث والتفكيك. فالفلسفة ليست ترفا وحكرا على طبقة أو أناس بعينهم، بل إنها ضرورة إنسانية ملحة، شأنها شأن العلوم. جاعلة الإنسان قادرا -وهو في معترك الحياة وخضمها- أن يتفاعل ويجد الحلول بشكل ذاتى مستقل وحر، وأن يكون متصالحا مع ذاته ومتسامحا مع الآخرين على اختلاف مذاهبهم ومعتقداتهم وممارساتهم الفكرية. سعيا لمحو كل أشكال

إننا اليوم نتحدث، إلى جانب العلاج الطبيعي والطبي والعلاج النفسي، عن العلاج بالفلسفة. إذ تبحث هذه الأخيرة عن إجابات خارج "أسوار" علم النفس والطب المهتم بالجانب الفيزيولوجي.

وقد كانت المصاولات الأولي مع أبيقور وغيره، وقد وضع -في ما بعد-شــوبنهاور قواعــد معينــة تحــاول أن تجعل الإنسان يبتعد عبر التفلسف عن –الذيــن اهتمــوا بالأمر– بعيــدا إلىٰ حدّ الزَّعــم بــأنَّ الفلســفة هي البديــل لعلم النُّفس وللعلاج النفسي. بهذا، نجد أنفسنا أمام كون الفلسفة تضع نفسها كبديل علاجي وشفائي، يهتم بما لم تستطع الإجابة عنه العلوم الطبية والنفسية.. بلا أيّ حاجة إلى عقار أو استخدامات كيمياوية.

حاجتنا اليوم إلى الفلسفة لا تتعلق بتدريســها داخــل "أســوار الأكاديمية فحسب، بل بتلقينها للأطفال منذ بداية النشاة داخل مدارس التعليم الأولى والابتدائي، إذ إنه ليس للفلسفة عمرً محدد للتلقين؛ أي نعم تختلف مستويات التعلم لدى الأطفال حسب الأعمار إلا أن الفلسفة قادرة على تكييف نفسها تبعا لتلك المراحل التعليمية، وصولا إلى مرحلة التجريد: تجريد المفاهيم.

## خارج الأسوار

لقد بدأت أول ما بدأت الفلسفة خارج الأسـوار الأكاديمية، لم تحصن نفسـها أبدا من "العامة"؛ إذ إن سـقراط قد خرج يتمشىئ في الأسوار يتحاور ويتفلسف مع الكل، وإن ديوجين الكلبي وجد لنفسه برميلا وسط الناس يجلس إليه ليناقش أفكاره مع الكل دونما حاجة إلىٰ أن يدوّن

فقد ترك أفكاره تنتقل مع الريح حرة غير مسيّجة تتبع أشعة الشمس التي تُدفئها. لم يكن الخطاب الفلسفي والفلسفة خاضعين لأي نظام مدرسى أو محاطين بأى جدران أكاديمية بالضرورة، بل كانا "فنا للعيش"، أي سلوكا ونمطا

وطريقة للحياة. وقد وجد سبينوزا في ما بعد، خلاصة عبر الفلسفة التي اتخذها مذهبا، معتزلا قومه الذين نبذوه، وقد جعل منها نيتشه قوة لبلوغ "السوبرمان" عبر تعزيــز الفرح وتقوية الجسد والرقي به إلى أعلى درجات الاكتمال بشكل لا ينفصل عن التفكير، من حيث إننا أجساد تُفكر ولا نفكر إلَّا سقراط وسبينوزا نموذجان، أساسيان في تاريخ الفلسفة، لم يتهما

بشكل أساسي بتدريس الفلسفة داخل الأكاديمية، فالأول لم يقبل بفعل ذلك والثانى لـم يزاول الأمر مطولا ليعتزل بذاته في محراب تفكيره. وفي زمننا المعاصر ارتفعت أصوات عديدة تدعو إلى العودة إلى ما تسميه

"الفلسفة الشعبية"، في ارتباط بما سبق وأن أعلنه ديدرو، قائلًا "دعونا نسارع إلى حعل الفلسفة شعيبة (شائعة)"، إِذْ كَانَ طَمُوحِهِ أَنْ يِنْزِلُ بِالْفُلْسِفَةُ مَنْ أسوارها العالية إلى العامة، للحد من الظلامية و"الغموض الذي لا طائل منه"،

## التفكير وبناء الجيل

تحضرنا في هذا الخصوص تحرية معاصرة واستثنائية، تجربة الفيلسوف الفرنسي برنار ستيغلر الذي توفي في السادس من أغسطس 2020، عن عمر ناهز 68 سنة. لقد غادر هذا الفيلسوف التعليم مبكرا، في سنوات الثانوية، ليشارك في تظاهرات 1968 الشهيرة، ومن ثم سيزاول مجموعة من المهن، قبل أن يتم إلقاء القبض عليه ويدخل السجن.

إلا أن هذا الرجل سيستثمر سنوات سجنه لدراسة اللسانيات والفلسفة. وبإيعاز من جاك دريدا واصل تعلمه للفلسفة، ليغدو أهم الفلاسفة اليساريين المعاصرين نقدا

لليبرالية. في وقت لاحق، وٍفي مقال نشىر في عام 2003 بعنوان "الانتقال إلىٰ الفعل"، يستحض تجربته في السجن وما نجم عنها من "الانتقال إلىٰ الفعل" عرضيًا، وخاصة الزهد الحقيقي الذي فرضه علىٰ نفسه تدرىيه الفلسفي (علاجه)،

إن برنار ستيغلر نموذج حي لما يمكن أن تلعبه الفلسفة من تغيير في ذات الإنسان من حيث إنها علاج وحاجة ضرورية إلى العيش بفن. لهذا نجد أنفسنا، في هذه الظرفية العالمية والعربية التى تسير بالكائن البشري إلى عوالم المجهول، في ظل انقلابات تعرفها المفاهيم المتعارف عليها، في حاجة ماســة إلى التفكير فــى بناء جيل واع بشرطه الوجودي، قادر على مساءلة هذه التغيرات منذ بداياته الأولئ وهو المدارس الابتدائية والمتوسطة، حيث ما زالت تغيب في بلداننا العربية الفلسفة وأسلطتها من هذه الصفوف التي يكون فيها الشخص ذاته ويكتشف فردانيته ويمتلك استقلاليته الخاصة.

طبعا بمكن استثناء المسادرة الإماراتية التي ستكون رائدة في مجالها بعدما تم تبنّى تدريس الفلسفة داخل الصفوف الأولك للتعليم منذ سنوات الابتدائسي. إذ سيكون للأمس دور فعال ليستطيع الطفل تكوين حسّ فلسفى يروم إلى مساءلة ذاته ومحيطه وعالمه، ما بحعله قادرا على امتلاك حسّ جمالي ورؤية إنسانية، ومنه يمكن تحقيق ما والسلام، حيث يتحقق فيه شرط الوجود المتنوع والمتعدد داخل الفضاء العام والمشترك الواحد.

وذلك في احترام كليّ لكل الخصوصيات والتنوعات الفكرية والثقافية والاجتماعية والإثنية والعقائدية. بعدما نكون قد استطعنا خلق الدهشــة -وهي مبدأ الفلسفة- في نفسيّة الطفل، ومنحه أحقية السؤال، كحق وجودي لا يكتمل الشرط

البشري من دونه.

بـــ"أن يصبح المرء فيلســوفًا في الفعل".

فبدل أن يلقى ستيغلر باللوم على

المجتمع أو على الدولة، راح يبحث عن

علاج في الفلسفة لما سقط فيه، غائصا

في أعماق ذاته وباحثا عن خلاصه

في الفلسفة، التي صار أحد أعلامها

المعاصرين، حيث بركز تفكيره علي،

تحديات التغيرات الحالية -الاجتماعية

والسياسية والاقتصادية والنفسية-

الناتحة عن التطور التكنولوجي وخاصة

برنار ستيغلر نموذج حي لما

يمكن أن تلعبه الفلسفة من

تغيير في ذات الإنسان من

حيث إنها علاج وحاجة ضرورية

للعيش

التقنيات الرقمية.