## السوري صقر عليشي: الحداثة الشعرية منبعها الأفق المفتوح للقصيدة

모 دفشــق – ينتمي الشــاعر الســوري صقر عليشي إليّ الجيل الثاني في الشعر العربسى المعاصر بعد فرسسان الحداثة، حيث قدم في مجموعاته، التي تناهلز العشلرة، تجربة خاصة كرسلته ضمن الأسماء المهمة في قصيدة النثر رغم تمكسه بالموسيقى الشعرية.

ويميز عليشي بين نوعين في الموسيقي الشبعرية أحدهما خارجي ويتعلق بالوزن والقافية، والثاني داخلي وهو عبارة عن تواؤم وتوافق وتناغم يبعث الحياة في روح الشعر.

ويرى الشاعر أن الموسيقي الداخلية ليست وقفا على قصيدة النثر وعندما يفتقدها الموزون يصبح نظما جافا، لافتا إلى أن طبيعة الشاعر وتمثله للتجارب وتركيبته النفسية تؤثر في وجود موسيقي شفافة تميزه عن غيره.

> ليس ضروريا أن يكون الشعر غامضا أو غير مفهوم، ولكن يجب أن يكون محلقا وعميقا برؤاه

ويؤكد عليشي أن السوريين رواد كبار في قصيدة النثر معتبرا الشاعر محمد الماغوط أهم من كتبها إضافة إلى أدونيس ونزيه أبوعفش وسنية صالح ومحمد عمران.

ويجد عليشى أنه ليس من الضرورة أن يتقن شاعر النشر بحور الخليل، وهناك شبعراء أبدعوا في البوزن ولكن محاولاتهم النثرية كانت أقل شسأنا مثل أبوعفش ونزار قباني ومحمود درويش، فى حين أن الماغوط أبدع في النثر فلمأذا نطلب منه كتابة الموزون طالما أنه كتب قصيدة نثر "مهمة ورائعة".

وليست للقصيدة الحديثة وفق عليشسى قواعد ثابتة وهذا يرجع إلى تجربة الشاعر الذي قد ينوع بالوزن أو القافية أو يدمج النثر بالشعر، كما فعل أدونيس وسليم بركات، مؤكدا أن الشاعر لا يكون حداثويا لمجرد اختيار التفعيلة أو النشر، والحداثة تكون من داخل القصيدة وفى أفقها المفتوح وصورها وانزياحاتها، وتجاهل الوزن والقواعد لا ر. يعنى الحداثة بالمطلق.

ويتوقف عليشي عند أحد أنواع التحديث في شكل القصيدة العمودية بأن بعمل الشاعر على تقسيم البيت ووضع وقفات فيه دون الالتزام بالصدر والعجر، وهذا له علاقة بالرؤية البصرية ويعطى راحة للعين.

ويتوقف الشاعر عند تجربة شاعرين فالأول محى الدين ابن عربي كان في كتبه النثرية أعمق وأبعد من مثيلاتها الشعرية، كما تجلي ذلك في شعرحه لديوانه "ترجمان الأشـواق". أما الثاني

وهو نزار الذي ركب موجة الحداثة وحارب أوزان الخليل فقد عاد بعد فترة إلى موسيقى الشيعر وأوزانه، لأنه رأى

المعاصرين للضبابية يعتبر عليشى أنه ليس من الضرورة أن يكون الشعر غامضا أو غير مفهوم ولكن يجب أن يكون محلقا وعميقا ويمتلك الرؤى المجنحة ويحمل الروافع الجمالية، وهذا لا يتناقض مع البساطة التي يقدسها عليشي من دون أن تنحدر إلى اللغة المباشرة.

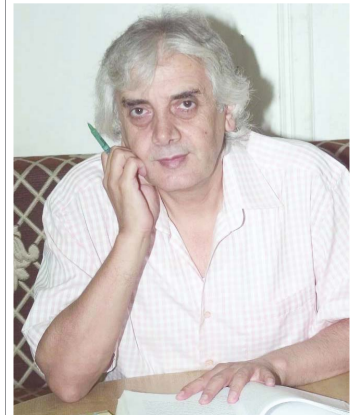
يمكن أن يبدأ رومانسياً ثم يتجه نحو تعميق الفكرة ثم باتجاه الرمزية.

يتحدث عليشسى عن مجموعته الأولئ "قصائد مشرفة علىٰ السهل" التي صدرت سنة 1984 وكرسته كأحد شعراء قصيدة النثر حيث ابتعد فيها عن الموزون دون قطيعة مطلقة معه

"عناقيد الحكمة" التي جاءت معظم

الكلام" التي طبعها منفردة في كتيب. واحتفى عليشي في مجموعته التي صدرت قبل الحرب بعنوان "الغزال" بالوجود والأنشئ والطبيعة وبقيت ظلالها موجودة بقصائد مجموعته الأخيرة "معنى على التل" مشيرا إلى أن لديـه حاليا ثـلاث مجموعات جاهزة

اهتم صقر عليشي بالموضوعات



تجاهل الوزن والقواعد لا يعنى الحداثة

أن الشاعر يمكن أن يبدع ضمن هذه وحول ميل بعض الشعراء

ويشير عليشي إلى أن الشاعر الموهوب يكون شسعره مهما منذ البداية فلا يوجد شاعر بدأ رديئا شم جيدا ثم مدهشا ضمن خط بياني متصاعد، ولكن

وحول نتاجه الشعري المطبوع

ومن إصدارات عليشي مجموعة قصائدها من الشعر الساخر ففيها قصيدة تسخر من فكرة الشاعر الفرنسى رامبو بتغييس العالم، كما احتوت نثرية مطولـة يرثى فيها الماغوط بأسلوبه. أما مجموعته "قليل من الوجد" فكتبها بعبد انقطاع دام عشسر سينوات ومعظم قصائدها وجدانية وعاطفية إضافة إلى مرثيـة لنزار قباني وقصيدة "أحاول هُذا

ونذكر أن صقر عليشي هو شاعر ســوّري منّ مواليد قريــة عيّن الكروم في محافظة حماة السـورية، غالبا ما حملت قصائده نکهة خاصة، فهي دائما تحاكي السخرية في إيقاعاتها لكن السخرية ليست سخرية عابرة، بل هي سخرية محتواة بالحكمة استنبطها الشاعر من الحياة اليومية التي يعيشها الإنسان حتى أنه في بعض القصائد كان يحكى سيرة ذاتية عن ذاته، هذا ما جعل للشاعر خصوصية في نصه.

البسيطة "لكي يكون شعره مقبولا لدى فئات واسعة من الناس"، كما يرى، وقد كتب أنماطا عـدة في بنية القصيدة نصوصه وأعطته خصوصيته، حتى أن أغلب النقاد يعتبرونه الشاعر العربي الوحيد الذي يعتمد في شـعره وبشـكل كامل تقنية السخرية.

فى رواية بوليسية". "العرب" التقت الكاتبة المغربية وحاورتها حول روايتها الجديدة. شريف الشافعي كاتب مصري وتحيك عائشة البصري سردياتها الروائية بأسلوب شيعرى يعتمد التخييل والتعمق الفلسفي والغوص النفسي والمونولوج الداخلي، كونها شاعرة في الأساس، ويقودها الاستغراق الشعرى إلى تضفير الخبرات الحياتية والتجارب والمعارف الذاتية في نسيج الشخوص والأحداث الروائية التي تأتى غير منفصلة عن واقعها الشخصى تقتحم البصري في كتابتها الإبداعية مناطق شسائكة، ففي روايتها "كجثة في رواية بوليسية"، الصادرة مؤخرا عن الدار المصرية اللبنانية تتناول المرحلة "الكورونيــة" وتداعيات الحجر الصحى النشس في لحظة زمنية "تتأرجح بين

على غرار الفنانين ومختلف المبدعين هناك بعض الكتاب العرب الذين بدأوا بتناول جائحة كورونا في

نصوص وأعمال أدبية، حيث يكتبون

عن الحدث وهو في طور التشكل.

وهذا ما يمثل تحدياً كبيرا على غرار

ما خاضته الكاتبة المغربية عائشة

البصرى، في روايتها الأخيرة "كجثة

وانتشار الجائحة العالمية وآثارها على الموت والحياة". وقدمت نموذجا لامراة مذبذبة بين الحضور والتلاشي، فهي تارة حية تصارع أعراض كورونا العنيفة، وحينا في غيبوبة تسترجع ذكريات عشسر ستنوات من الماضي القريب، وفي بعض

الأحوال هي جثة أو ميّتة إكلينيكيا أو

كليا مند 2010 حتى 2020 في معزلها

## زمن کورونا

يأتى استلهام الكاتبة جائحة كورونا والعزل المجتمعي روائيا وشعريا على هــذا النحو المدهـش، ليفتح التســاؤل حول تأثيرات الأحداث الكبرى (الأوبئة، الحروب، الثورات، الكوارث، إلخ) على الأدب، وما إذا كانت "الكورونية" بلورت بالفعل فضاء إبداعيا مكتملا ومشتركا إنسانيا لخلق خيوط أدبية وفكرية وفلسفية في هذه الفترة الوجيزة، أم لا يزال الوقت قصيرا لبلوغ هذا المنال.

تشير عائشة البصري لـ"العرب" إلى أن حقبة تاريخية جديدة قد باتت على الأبواب، وهذه الحقبة ستبلور فضاء ختلفا، ومعظم ما خلالها سيكون تحت عنوان "زمن كورونا"، لأن الأمر يتعلق بتدوين حدث استثنائي في حياة الإنسانية، علما بأن هـذا النوع مـن الكتابات ليـس حديدا، فالآداب والكتابات حول الجوائح والكوارث والأوبئة والمجاعات والحروب لست طارئة بل لها تاريخ.

في هذه الجائحة، كما توضح عائشــة البصري، دخل الكتــاب مرحلة "الكورونيـة"، ونُشــرت كتابــات فــى الموضوع منــذ الأيام الأولــيٰ للجائحة. والكثير من الأدباء في العالم الذين عاشوا هول الفايروس والحجر الصحى مبكرا، إما استهلوا كتبهم في الموضوع وإما أنهوها، مثل كتاب "عدوى" للروائي الإيطالي باولو جيوردانو.

كما أن الكاتب المغربي الطاهر بن حلون نشر في بداية شهر أبريل "رسالة إلى الصديق البعيد" في موقع "فرانس أنتير"، يتحدث فيها عن معاناة صديق له مع وباء كورونا، وعرفت الساحة الثقافية نقاشا بين الفيلسوف الإيطالي جورجيو أغامبين والفيلسوف الفرنسى جان لوك نانسي حول التعاطي مع أزمة

وترى الكاتبة المغربية أن هذه الكتابات ما زالت عند حدود التساؤل، لكنها توظيف واضح للفلسفة والفكر والإبداع في مواجهة وباء كورونا، وتقول "كمــا كتبتَ في إحدى تدويناتي، فلا أحد من الكتاب سينجو من كورونا، لأن من سينجو من الإصابة بالفايروس، لن ينجو من التأثير النفسي لأجواء لحظة زمنية تتأرجح بين الموت والحياة. والأكيد أن الكلمة التي سيطلقها كاتب

لن تدمر ذلك الكائن المجهري الصغير، لكنها ستسبجل اللحظة وأثبر الكارثة. الحياة تخسـر ضد المـوت، لكن الذاكرة تنتصر في معركتها ضد العدم؛ كما يقول تزفيتان تودوروف".

لم تستطع البصري تجاهل ما يحدث في العالم، ومقاومة الكتابة عن التداعيات النفسية للجائحة عليها وعلى الآخرين، فتحت تأثير أجواء المـوت والعزلة والأخبار التي تصلنا كل يوم عبر القنوات الفضائيـــة، ضبابية المستقبل وحتىٰ الشك في الغد، الخوف من شيء غامض، فايروس صغير لا يرى بالعين المجردة، عدم اليقين في المستقبل، فقدان الإيمان بالأنظمة الاجتماعية والاقتصادية، بالأنظمة الدولية، وحتى بالعلم، كما لو أن عالما من ورق انهدّ حوق رووس تقود شـخصية روائية إلى عالم الموت

والصراع مع وباء كورونا. وتوضح أنها منذ الأسبوع الأول للحجر المنزلي، أوقفت كتابة رواية كانت على مشارف النهاية، لتدخل رواية جديدة تدور أحداثها في زمن كورونا: . . . فتحت باب الموت على مصراعيه ودخلت، دون سابق نیة،

عوالم رواية جديدة. كان يكفي أن توفر لي الجائحة الشرارة الأولئ ليتكفل الخيال بالباقي. رغم أنه ليس من عادتي أن أكتب عن موضوع أني، أو ظاهرة في طـور التكوين، كما أنه لم يسبق لي أن اشتغلت في هذا الحيز الزمني الضيق، فغالبا

مـّا تأَخذ مني الرواية سنتين أو أكثر. هذه الرواية اكتملت في داخلي بسـرعة، قد يكون تأثير الجو العام، الخوف المرعب من العدوي، قد يكون السباق مع الموت. فبشكل من الأشكال هذه الرواية يقترن فيها مصير الرَّاوية ومصير الشخصية الرئيسية، في سباق مع الزمن وصراع ضد الموت".

## بصمة شعرية

ثمة إشارات إلى تماهى الذات الساردة (المرأة/ الجثة) مع الشاعرة الروائية الكاتبة، وهذا يثير تساؤلا إضافيا عن تضفير المونولوج الشعري وتقنيات القصيدة في النص السردي الروائي، وكأنّ الروائية لا تنسيى أبدا



أنها شساعرة، والمؤلفة تستحضر ذاتها

تكون بصدد كتابة نـص روائي، تبذل

قصارى جهدها لتشييد عالما روائيا

ببصمتها الخاصة كشاعرة، لأنها لا

تؤمن برواية خالية من روح الشعر،

لكنها لا تتقصد مطلقا أن تبنى معمارا

روائيا بقصائد نثر كلبنات متراصة، إذ

تحرص على ألا تغتال لغة الشعر لغة

السرد، لكنها تعترف بأن المهمة كانت

في رواية "كجثة في رواية بوليسية"

كان هذاك تضمين صريح لأبيات شعرية

إلى جانب مقاطع قصصية، كما أن

خلفيات هذه الرواية رؤى تسجيلية

خاصــة نابعة من خبرة ذاتية في وصف

تقول الكاتبة المغربية "إننا لا نكتب

من فراغ، بما أن الرواية تحكى حياة أو

حزءا من حياة كاتبة، فكان من الطبيعي

أن أوظف تجارب الكتابة كعنصر من

بين العناصر الأخرى التي اعتمدتها

في الرواية، فضلا عن استغوار تجارب

والألم".

السفر والقراءات المتعددة والمعاناة

وتضيف "عندما تتسلل

الذات الكاتبة إلى النص لا

تطلب الإذن من أحد حتى من

الكاتب نفسه. كيمياء الكتابة

لها أسرارها التي لا يحيط

بها الكاتب كلها، فالكتابة لها وعيها ولا وعيها أيضا. لا

أظن أن هناك نصًا أدبيا سيردا

أو شعرا ، يمكنه أن ينجو من

الذات الكاتبة. دائما نعثر على

أنفسنا بصيغة أو بأخرى في

بعض الكتاب الذين شكلوا نماذج

كونية لاستقلال ذات الكاتب عن

كتاباتهم مثل كافكا وبيكيت، تم العثور

عليهم في مواقع متعددة من كتاباتهم.

وحين يقرر كاتب أو كاتبة ألا يسمح

بعبور ذاته إلى النص الذي يكتبه، لن

يستطيع أن يمنع نفسه من الحضور

في المعجم الذي يستعمله وفي الجمل

التي يركبها بإيقاعه وأنفاسيه، وكذلك

في الشَّيكل وفي البناء. لكن يبقيٰ المتخيل

البصري بمثابة تعطيل للقلب والروح

وتجميد للحواس، وتلك فلسفة الموت

تبدو حياة العزلة لدى عائشة

النصوص التي نكتبها".

تؤكد البصري لـ"العرب" أنها عندما

أحيانا في شخصياتها.

صعبة في البداية.

المستشفى، الأمراض.

كجثقفي

العزل المنزلي ينتج أدبا مشحونا بالأسرار

المغربية عائشة البصري: كورونا مشهد روائي ثريّ ومثير

الإبداع أرجوحة بين الوعى والغيبوبة

في تجربة روايتها الكورونية، وإن المتتبع لمسارها الإبداعي سيلاحظ أن ثيمة الموت حاضرة بقوة في كتاباتها الشعرية كسوًّال وجودي، ناتج عن ذلك القلــق الفطري الذي ضخمه حضور الموت من حولها أكثر من الحياة.

حائحة كورونا ستخلف حقبة تاريخية جديدة وهذه الحقبة ستؤثر بعمق في الأدباء وستبلور فضاء إبداعيا مختلفا

ىكاد يكون سوريا أعمالها الروائية أكثر منه تعبيرا عن قلق وجودي، فالفصل الأخير من رواية "ليالي الحرير" مثلا يدور في مقبرة مونبارناس، حيث يلخص خوان (الشخصية الرئيسية) فلسفة الموت المقصودة من الرواية "الموت ليس وجودا أخر، بل هو مجرد عبور إلى وجود ثالث، لا يمكن أن نسميه حياة ولا موتا، لأنه المجهول. ليس هناك شيء نهائي، لا الحياة ولا الموت، ولا حتى ما بعد الَّوت".

أفضل طريقة لتجاوز المحنة الإنسانية الحالية والرعب الكبير بسبب جائحة كورونا ومجاورة الموت.

وتذكر عائشة البصري في حوارها تتجول بين هذه العوالم الشيقة".

تلفت الكاتبة إلى أن حضور الموت

وجعلت المؤلفة من الموت فضاء تتحرك فيه شـخصيات رواية "كجثة في رواية بوليسية"، فضاء البرزخ الذي يربط بين عالم الموتى وعالم الأحياء هو في العمق الفضاء الحقيقي للرواية، حيث تتنقل الساردة بينهما بسلاسة، فنجدها في فقرات كثيرة ليس لديها اليقين هل هي ميتة أم حية. وتشيير إلىٰ أن رواية "كُجِثة في رواية بوليسية" لا تهاب الموت، بل تحدق فيه وتحاول ترويضه وجعله أليفا عبر السـرد، وهي

مع "العرب" أن الكتابة السردية في هذا السياق غالبا ما تستعين بالفانتازيا والغرائبية لبناء عوالم وفضاءات الموت، "تستهويني الفضاءات الغرائبية، وتعجبني الكتابة داخل الخط الفاصل، ذلك الما بين الملتبس: بين الحلم واليقظة، بين الجنون والعقل، بين الموت والحياة، وبين ميتتين كما في هده الرواية. أما شخصياتي فهي تلك الأشباح التي