

## الموضوعية الجديدة.. حركة ألغتها النازية

## لوحات تشبه المرايا الباردة تتوسل بالفن كسلاح

ظهرت حركة الموضوعية الجديدة في ألمانيا ما بين الحربين، وفرضت حضورها على أنقاض التعبيرية، رغم أنها استفادت من مدارس أخرى كالدادائية، لاسيما وعى دعاتها بضرورة تحمل المسؤولية السياسية وأداء واجبهم الاحتجاجي، تجاه الطبقة البورجوازية التي قادت البلاد إلى

> أبوبكر العيادي كاتب تونسي

رأت "الموضوعية الجديدة" النور في برلين (1918–1933) عقب الحرب العالمية الأولي، في ظرف عاشت فسه ألمانيا المهزومـة أزمـة اقتصادية خانقـة، وقد جمعت الحركة عدة فنانين ومثقفين أمثال أوتّو ديكس، وماكس بيكمان، وجورج غروز، وجّهوا نقدا حادًا للمحتمع الألماني ونعتوه بالنفاق، والتواطق مع بورجوازية جشعة. كما عبروا عن رفضهم الالتزام الشخصي والتطلعات الرومانسية للتعبيريين، ودعوا إلى نبذ المثالية الرومانسية.

والمعلوم أن التعبيرية كانت الشكل الأكثر حضورا في ألمانيا، إذ شملت أوجها متعددة من الحياة العامة كالرقص والمسرح والفن المعماري والشيعر والأدب، علاوة على الفن التشكيلي بطبيعة الحال. وقد عكست أعمال أنصار الحركة الجديدة تنوع المجتمع الألماني، المشتت بين آثار حرب مدمـرة ونازية صاعدة. هذه النازية التي سوف تنتقم منهم عقب سقوط حمهورية فيميار عيام 1933 بمصيادرة أعمالهم وتصنيفهم ضمن ما أطلقت عليه البروباغندا الهتلرية ب"الفنانين

## الغرابة والقلق

لم تنشـــا الحركة عقب بيان تأسيسي يضع المنطلقات والغايات، بل جاءت التسمية لاحقا إثر معرض أقيم في مدينة مانهايم عام 1925، ويقال إنها متأتية من العنوان الذي اختاره مدير متحف كونتسهاله، غوستاف فريدريخ هارتلاوب، للمعرض ليقدّم فنانين كانوا يعملون وفق رؤية ما بعد تعبيرية.

الحركة لم تقتصر على الفن التشكيلي، بل فتحت أبوابها لسائر الفنون واستقبلت فنانين من مدن أخرى غير برلين

في ذلك المعرض، التقيٰ ثلاثون فنانا حول ضرورة التعبير عن المأساوي في المجتمع الألماني الذي سحقته الحرب، وسلعته الأزمة الاقتصادية الحادة حقه باة كريمة، فبرغم انتهاء أفظع حرب في تاريخ البشسرية حتى ذلك التاريخ، وإقرار السلام في باريس عام 1918، لم يستطع الألمان أن ينهضوا ويستعيدوا

وكان من تلك المجموعة من شياركوا في جبهات القتال، وعاشوا ويلات الخنادق، وشاهدوا أشلاء البشس متناثرة على الثلوج وفي الهضاب والغابات والوديان، أمثال أوتو ديكس، وجورج غــروز، وهانــس ريختــر، وأوســكار شليمر. وكانت أعمالهم تحمل رسالة احتجاج على الحرب وعلى المجتمع الذي ولدها. وقد وصف المشاركون أنفسهم الحركة الوليدة ب"ما بعد التعبيرية"، قبل أن يستقر الرأي على "الموضوعية الجديدة".

ظهرت الحركة في نفس الفترة التى ظهرت فيها السريالية في فرنسيا، واستفادت من الدادائية كما استفاد السرياليون،

وكان الدادائيون أول من استعملوا الفن كشكل من أشكال الاحتجاج الأخلاقي والثقافي والسياسي وكسر ارغامات الخطاب الفنى وكذلك الحدود الجغرافية.

قدّم أنصار الحركة صورة مرعبة عن واقع المجتمع الألماني بين الحربين بأسلوب فني جديد، وجعلوا من عاهات ضحايا الحرب رمزا لفئة من الشعب استغلها الأثرياء لأحل رهانات سياسية لا تقيم وزنا لحياة البشر، يتجلىٰ ذلك

في أعمال من سبق ذكرهم وفي أعمال فنانسن أخرين أمثال غرتفريد بروكمان، وهاينريش هوركه، وماكس بيكمان، وألكسندر كانولت، وجورج شريمف، ونيكلاوس ستوكلين، مثلما ركزوا على ثيمة الإيروسية التي تناولوها من زاوية والتكبّر وضخامة البطون.

أعمال حركة الموضوعية الجديدة في تصوير مشساهد تنضح بالغرابة والقلق والحيرة، وكأنها تعبير عن غياب قدرة الإنسان الألماني عن التعبير عن أفكاره، في مجتمع صناعي يسحق الفرد، فيبدو الأَشْــخاصُ مثل دمــيٰ تافهــة أو كائنات حقيرة، عاجـزة عن تمثل العالم العصري في مواجهة عنف الآلة والمال.

لم تقتصر الحركة على الفن التشكيلي، بل فتحت أبو إبها لسائر الفنون واستقبلت فنانين من مدن أخرى غير برلين.

ولكن ما يفصل بينهما ذو طابع سياسى، ففرع "اليمين" الذي يمثل كارلسـروه ومونيـخ عاد إلى كلاسـيكية لازمنية متناسقة، بينما اختار فرع "اليسار" المتمركز في "برلين الحمراء" رؤية باردة وكليبة للمجتمع (والكليبة هي مدرسية فلسفية تدعو إلى العودة إلى الطبيعة وتستهتر بالأعراف الاجتماعية والرأى العام والأخلاق المتعارف عليها). وظلت الموضوعية الحديدة حكرا على الساحة الألمانية حتى نهاية العشرينات، حيث تخطت حدود ألمانيا لتصل إلى إيطاليا وفرنسا. وهذا ما أشار إليه هارتلاوب منذ البداية، إذ لاحظ عودة إلى الواقعية كردة فعل للتقلبات التى أحدثتها الحرب، مثلما ميّز نمطين من التفكير يل الواقع، وفق تـ ذى قطيس: واقعية بمينية وواقعية سيارية. أحدهما محافظ حدّ الكلاسبكية وجدت جذورها في اللازمنية، بعد أحلام وفوضي (من التعبيرية إلى الحرب)، وداوت تمجيد المادية والأشياء المستديرة.

أولئك الذين ينعتون بالوجوه المشوهة. كلهم يحملون أجهزة تضخم بشاعتهم وتفقدهم إنسانيتهم. كما أن لعب الورق فيه تذكير بتسلية المرابطين في الخنادق ليزجِّوا الوقت، ولكنها ترمزّ أيضا إلى مفهوم الحظّ والصدفة، الذي يتبنَّاه الدادائيون. وأوتُّو في هذه اللوحة يعبر عن موقف كلبيّ، ليس من مشــوّهي الحرب، بل من عبثية الحرب، وفظاعة عواقبها. أو لوحـة "الآليـون الجمهوريون" ذات الْمنحــي السياســي، وفيهــا ينبه جورج غروز إلى نهاية الديمقراطية والفكر، ويشبِّه المارة بماثلات ملابس أضرت بها الحرب، فهم يحملون أوسمة الصلبان الحديدية، ولكنهم مبتورو الأعضاء. أولئك الضحايا الذين يستعينون بالات لقضاء شؤونهم، لم يجدوا مكانهم في مجتمع مدني ينبذهم ويحتقرهم، وكأن تضحباتهم ذهبت هدرا. ويمثل الإطار مدينة بلا روح، مصنعة بقوة. واقع بلامساحيق

السخرية اللاذعة والكاريكاتيس، حيث تبدو النساء في لوحاتهم، وأغلبهن مومسات، فجّات غليظات خييثات مأجورات يتعاطين الجنس مع زبائن من الطبقة البورجوازية، يتميزون بالجشع تبارات مختلفة أنًا ما تكن الثيمة المتناولة، تلتقى

ولئن اتفق فنانو الموضوعية الجديدة على العودة إلى الواقع، وخاصة المعيش اليومى، فإنهم اختلفوا حول طبيعة الواقع اليومي الذي ينبغي تصويره: واقع المدن الداخلية الذي ببدو مجمّلا نوعا ما، أم الواقع الفجّ الذي تتسم به حياة المدن الكبرى مثل برلين. ولذلك انقسمت الحركة منذ إلبداية إلى فرعين متمایزین یعبران، کل علی طریقته، عن نفس الرغبة في العسودة إلى الواقع



تفاصيل عادية تحدثنا بالكثير



التاسع عشس، تدعو إلىٰ تمثيل الحقائق برمّتها على غرار المدرسة الواقعية في فرنسا). هذا التيار متجذر في السياسي والاجتماعي يقدم تمثلات تقع بين الكلبية والقسوة والفظاظة. وتيار كلاسيكي استفاد أتباعه من الإيطاليِّين كارلوس كارًا، وجورجـو كيريكـو في رسـم الدمئ الميكانيكية والهياكل المهجورة. وتيار سحري واقعى ابتكره فرانز روه ومثل أحيانا جسرا بينه وبين السريالية من جهة اللامعقول، والفنتازيا والعلوم ورغم أن عودة إلى الأصول اجتاحت

والثاني فجّ في حداثته، يريد أن يظهر

الفوضيّ عارية كما تفرزها المرحلة، في

نوع من الاندفاع البدائسي الذي يصل حدّ

الانفجار التّامّ، دون العودة إلى النفس،

لقد تجلت الفروق بين الجناحين

من خـلال الطريقة التي يـدرك بها الفنان

الواقع اليومي ثم يرسمه، وكذلك من خلال أنماط تمثله. فبينما عاد الكلاسيكيون

إلى الثيمات التقليدية كالمناظر المجمّلة،

والطبيعة الميتة، والبورتري، اختار

الحقائقيون مشاهد قريبة من السريالية.

ما يعنى أن فريقا كان يُظهر الأشياء

والأنماط اللازمنية، دون أن تكون

بالضرورة ذات صلحة بمرحلتها، فيما

الفريق الثاني يعرض أسوأ ما في المجتمع

النَّذَى بعيشُ فيه من نفاق البورجوازية،

والتعريض السياسي، والبغايا، والجرائم

وحسبنا أن نتأمل لوحة "لاعبو

الســــكات" لأوتّــو ديكس، فهــي تندرج في

جمالية ممارسات الحركة الدادائية،

ولكنها تمثل ثلاثة من معوقى الحرب،

وبصرف النظر عن ذلك التمايز

القائم على أساس سياسى، برزت

داخل الحركة ثلاثة تيارات: تيار

حقائقيّ (نسبة إلىٰ مدرسة

أدبية وموسيقية ظهرت في

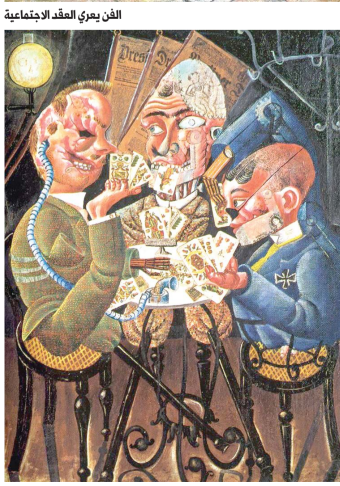
إيطالياً في أواخر القرنَ

إلىٰ الذات المبدعة.

أوروبا في تلك الفترة، حيث تخلي بيكاسو عن التكعيبية، وعاد دي كيريكو إلىٰ الفن الميتافيزيقي، مثلما عاد ماتيس إلى الأفق المنظوري والمدرسة الطبيعية، فإن رموز الموضوعية الجديدة، والسيما ورج غـروز وأوتو ديكس، عملواً ضمن الفرع البرليني للدادائية، كانوا قد قطعوا صلتهم بالثيمات الصوفية والطوباوية للتعبيرية، واهتموا بالواقع في أكثر مظاهره دناءة ووضاعة ليصوروا إيكونوغرافيا عن قيعان المدن لم يسبق لها مثيل في

> الحركة الموضوعية الجديدة ظهرت في نفس الفترة التي ظهرت فيها السريالية واستفادت من الدادائية كما استفاد السرياليون

أما من جهة الشكل فتتمسز . باستعمال رسم جليّ إضافة إلىٰ طريقتها الدقيقة في استعمال الألوان، بعكس التعبيرية. وأنصارها سعوا جهدهم للتنديد بالحرب والنزعة العسكرية، مثلما اجتهدوا في وصف حقيقة العالم الـذي يحيـط بهـم، دون التسـتر على ملامحه العنيفة والصّادمة، كما يتنوا في أعمالهم العذاب النفسي والمادي الذي ورثه الألمان عن الحرب، وندّدوا بالأزمة الاجتماعية وظروف الحياة في المدن



اهتمام بالواقع في أكثر مظاهره دناءة ووضاعة