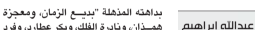
## صنعة الكتابة





ناقد عراقي

حينما ننظر إلئ الجنس البشري

تلفتنا الحقائق الآتية: كلِّ الناس الأحياء

يتكلّمون ما خلا من تعرّض منهم لعطب

في لسانه، ونحو نصفهم يقرأون، وأقل

من عشرهم يكتبون ما هم بحاجة إليه،

وتنفرد من بين هؤلاء قلـة قليلة جدا لها القدرة على الكتابة الأدبية أو الفكرية.

يعود ذلك إلى كون الكلام ظاهرة عريقة

حتى يتعلد وضع تاريخ نشاة موثوق

لها، وما أن يلد الطفل إلا ويتعلّم الكلام

فى محيطه العائلى؛ فالظاهرة الكلامية

تحيط به في الزمان والمكان، ولكنه من

أجل أن يقرأ ينبغى عليه اكتساب مهارات

تمكّنه من فك شهدرات الألفاظ، والتدرّب

علىٰ إتقانها؛ فالقراءة مهارة يكتسبها بالتعلّم في مكان اسمه المدرسة، مهارة

يمكن التحكم فيها بتوفير الظروف

.. المناسبة لشيوعها أو للحدّ منها، ولا

يكاد يتعذّر على الإنسان معرفتها إذا

ما توفرت له السُــيل المناســية لذلك، أما

الكتابة فمهارة أرفع يتحصّل عليها

من نجح في تحويل الألفاظ إلى رموز

متتابعة حسب رتب معينة يصطلح عليها

بالحروف والكلمات والجمل والفقرات،

وتلك مهارة لا يحوز عليها إلا عدد أقل

من بنى البشر، وتنفرد من بين هؤلاء

جماعة صغيرة جدا لها قدرة على التعبير

ن هواجسها وخيالاتها وأفكارها بنس مترابط من الكلمات، وهـؤلاء هم الكتّاب

الذين يعنينا شانهم في هده المقالة،

فالكتابة صنعة يكتسبها صاحبها

بالتمرس فيها والانكباب عليها، وذلك بأن

يطلق الرغبة في الارتقاء بمدارجها نحو

الإفصاح عن نفسه وعن عالمه، بجعل

لكن ما سير هده الصنعة البشيرية

العجيبة التي ما برحت تثير الأسئلة منذ

زمن طويل؟ لم يفلح أحد في تقديم جواب

شاف على ذلك السوال، وعجز الإنسان

عن حسم هذا الأمر يكشف شراء هذه

الظاهرة وقوتها؛ ولهذا سوف أقاربها من

زاوية الخلاف بين القائلين بأنها صنعة والقائلين بأنها خطرة من الخواطر

المرتحلة، وبعيارة أعيم: هيل الكتابة

صنعة من صنائع الدنيا، أم هي جملة من

خواطر حرة مرسلة؟ شعل قدماء العرب

بشيء له صلة بذلك، فتحدثوا عن البداهة وعنّ الصنعة في أدبهم، وساكتفي بمثل

واحد له صلة بالكتابة السردية وأفتراق

سبل صيغتها في التعبير والتركيب؛

ففيما كان الهمذاني يهذ مقاماته من خو اطره المتدفقة كالسيول، كان الحريري

يقاسيها كالصائغ ويتسقط عباراتها كلمة

بعد كلمة. ولا بأس من إيراد تفصيل يؤكد

صاحب استجابة سريعة لأي مطلب

يُعرض عليه، فلديه قدرة فائقة يتدبّر بها

المعانى المقترحة عليه من عويص الشعر

والنثر بكلام تتضافر ألفاظه مع معانيه في اتساق يميّزه عن سواه من كتّاب

عصره، يأتي به في لمـح البصر، فيثير

العجب من حوله. أجمل الثعالبي سرّ

ذلك الانشقاق بين الموقفين من الكتابة. أجمعت المصادر على أن الهمذاني

الأشياء تنطق بالألفاظ.

همــذان، ونادرة الفلك، وبكر عطارد، وفرد الدهر، وغـرّة العصر، ومن لم يلق نظيره في ذكاء القريحة، وسرعة الخاطر، وشرف الطبع، وصفاء الذهن، وقوة النفس، ومن لـم يدرك قرينه في ظرف النثر وملحه، وغرر النظم ونكته، ولـم يُر، ولم يُرو، أن أحداً بلغ مبلغه من لبِّ الأدب وسرّه، وجاء بمثل إعجازه وسحره".

هـذا قـول فصـل صاغـه الثعالبي بجمل مترادفة أصبحت مثلا في تقريظ موهبة بديع الزمان. هام القدماء ببداهة الهمذاني، وتغنُّوا بها، واستثارتهم براعته في الارتجال إلى درجة الاحتفاء بكلّ ما نُسب إليه، غيس أن هذه البداهة سرعان ما تقوضَت أركانها بظهور الحريري اللذي عُلرف بالصنعة وجودة السبك في مقاماته، فجعل من الكتابة سرا لصنعة السرد، ثم تبوّا مقامه الرفيع بأسلوب ما لبث أن أصبح عيارا يوزن به كلِّ كلام نثري فيُميّز بين جيده وسقيمه.



من أجل نزع الارتياب عن مفهوم «الصنعة» يلزم القول بأنّ الكتابة تقتضي خبرة بأعرافها، ومراعاة ما استقرّ عليه كبارها من طرائق في السبك وتهذيب في الأسلوب وتجويد في الأفكار فلا تتزاحم فتتداّخل أو تتفرق فتتبعثر



قُبلتْ طريقة الحريــري، وصاغــت ملامح الكتابة النثرية العربية منذ القرن الثاني عشسر حتى القرن التاسسع عشر، فأصبِّح "حامل لـواء البلاغـة، وفارس النظم والنشر". وبوّاته مقاماته مكانة رفيعة، ف"فضلها أكثر من أن يحصر، وأشهر من أن يُذكر". كانت البداهة سابقة في نيل اعتراف المجتمع الأدبي، فإذا بالصنعة تدفع بها إلىٰ الخلف، وتجعلها أثرا بعد عين.

صار ينبغي، والحال هذه، الحديث عن الكتابة بوصفها صنعة. تقترن كلمة "صنعة" بتجشُّم المشقَّة في التأليف، وما يرادفها من تصنع، وتكلّف، الأمر الذي

يوحي بكتابة تخالف الطبع، فلا يصار إلى الأهتمام بحودة الصنعة وإحكامها والحذق فيها، بل التظاهير بها وتكبّدها من دون خبرة، وادّعاء المعرفة بها من غير دراية بقواعدها العامة. ومن أجل نـزع الارتياب عـن مفهوم

"الصنعة" يلزم القول بأنّ الكتابة تقتضى خبرة بأعرافها، ومراعاة ما استقرّ عليه كبارها من طرائق في السبك وتهذيب في الأسلوب وتجويد في الأفكار، فلا تتزاحم فتتداخـل أو تتفـرّقَ فتتبعثـر؛ فوقــوع الكاتب في حبائل المحاكاة السلبية، وليس التأثِّر الفعال هو إحجام عن الاستكشاف، وتقاعس عن الابتكار، وهو ضرب من الانتحال، وسيؤدّي إلىٰ تخريب تجربة الكتابة، والأمور بخواتيمها.

وحذار من عـدم الأخذ بأعراف صنعة الكتابة، لأنها، فضلا عن إرشاد الكاتب إلىٰ السُّبِل الصحيحة للكتابة، تساعده فَى تلقّى ما يكتب. وقد انقضى عهد الكتَّابِةِ الْقَائِمةِ علىٰ قاعدةِ الفطرة، وصبار ينبغنى على الكاتب الاطلاع على طرائق التأليف من مصادرها، والانكباب عليها في مظانها، فلقد اشتق السابقون مسارا ذهبيا للكتابة، واتخاذ هذا المسار طريقا يــزود الكاتب بمهــارات لــن يتلقّاها عن طريق آخر؛ فالسير على هدي السابقين والتشبّع بأساليبهم قبل الخروج عليهم يغذِّي الكاتب بأعراف الكتابة، والتشبِّع بأسـرارها. إنّ الإسـتنكاف عـن التعرّف علىٰ التجارب الثرية في الكتابة له من وما يتبعه من طيش، وسنفاهة، ورعونة، فالانصراف عنها بذرائع كونها عتيقة، أو بالية، مبعثه تعلِّق الكاتب بتصوَّر ضيق للكتابة وجهل بشيروطها، فكأنها تبدأ به وبجيله وبمجتمعه، وخيـر للمرء أن ينهل من نبع الكتابة الصحيحة من ادّعاء الارتواء من سراب.

وما وجدت كاتبا يشار له بالبنان لم يسلع للاغتراف من عيلون التجارب الكتابية الراسخة التي سبقته، والتشرّب بمعاييس صنعتها، فللوصول إلى هدفه عليه السير في دروب السابقين أولا، والتهام ثمار صنعتهم، واستكمال عمله بفتـح طريق خاص به؛ فالتجربة الكتابية مفتوحــة علــئ الاحتمالات كلهــا، وليس ينبغي لأحد الادّعاء بأنها تبدأ به، وتنتهي بمعاصريه. وتكشــف تجارب كبار الكتّاب أنهم ينكبّون على الكتابة في إخلاص يضارع إخلاص المتعبّدين في عقائدهم، فانقطاعهم عنها يفصم حلقات السلسلة الذهبية التي تربط الشـخصيات، ويعوق نمو الأحداث إلى الغاية المقصودة منه، ويبعثس الوحدة الدلالية القابعة تحت سطح النص. وبانبتات حلقة من هذه الحلقات المتداخلة تتفكُّك الوقائع، فبلوذ الكاتب بالإنشاء، وينحسر تأثير المناخ النفسى والخيالي الذي يغذّيه بما يكتب، فلا يعود قادرا على استئناف عمله إلا بصعوبة بالغة، ويتعثر الشغف بالابتكار، ودونه تنطفئ رغبة الكاتب في المواظبة

تعتبر الكتابة أسّ الأدب، وقد عرّفها "بلانشــو"، بأنها "مجموعة من الطقوس، وهـى الاحتفال الواضح، أو الخفي، الذي عن طريقه يعلن عن ذلك الحدث".

رصدّ، في هذا الكتاب، كذلك، الميل إلى تهميش الكتابة على مدار تاريخ الفكر الغربي من أفلاطون إلىٰ ليفي شــتراوس. وقد صاحب هــذا التهميـش تمييز آخر في الفكر الغربي بين الكتابة الأبجدية، بوصفها الأرقى، وأنواع أخرى من الكتابة التصويرية أو الرمزية. وهذا النزوع الذي ينطلق من أولوية الكلام على الكتابة يقوم، في نظر دريدا، على ربط الدلالة بالكلام (الصوت)، واختزال الوجود إلى الحضور، "ففي الوقت الذي يكون الكلام مشحوناً بالحضور يحتل الحضور في الكتابة مكانة ثانوية"، وهو ما أدى إلى تكريس مركزية "اللوغوس"، بل والمركزية العرقبة الأوروبية. وأطلق دريدا على هذا النزوع ميتافيزيقا الصوت بسيادة الكلام على حساب الكتابة، وحاء بفكرة مناقضة لهدا الموروث الميتافيزيقي وهي أن الكلام مشــتق من الكتابة بدلاً من أن تكون الكتابة مشــتقاً طفيلياً من الكلام. وقد اقترح وجود نموذج بدئى للكتابة تفرضه الضرورة، فالكتابة تقليد قديم يعبر عنه بصور حسية مرئية وصورية، ولا يمكن أن تخلو الطبيعة من ممارسة كتابة من نوع ما.

الكتابة معلومة الوجود والسابقة على اللغة، ومجهولة الماهية، وهي ما يسميها دريدا الكتابة

وكان فلاسفة الإغريق القدامي قد عبروا عن كرههم للكتابة يسبب خشيتهم من قوتها في تدمير الحقيقة الفلسفية وشفافة، ولا يُعبِّر عنها إلاّ بالحديث الذاتي أو الحديث المباشس مع الآخرين، ولما كانت الكتابة لا تذعن لهذا التصور فهي تحسد الحقيقة بصورة مرئية، إذ ظهِّر وكأنها تختزلها إلى مرتبة أقل هؤلاء الفلاسفة إلى أنّ تدوين "الحقيقة" بالكتابة هـو تدنيس لها. وكان سـقراط برفض رفضاً باتاً أن تدوّن فلسفته، لأن الحقيقة فيها لا يمكن أن يحتويها جلد حيوان أو حجر جامد بدل النفس الزكية الطاهرة، وجاراه أفلاطون في اعتبارها بمثابة دواء له من الضرر على الذاكرة أكثر مما له من الفائدة لأنه يقود إلى النسيان (عبدالله إبراهيم، "علم الكتابة". حريدة الرياض، العدد 14647، 31 يوليو

إن المفهوم التحديثي للكتابة الذي سنه دريدا، كما يقول خاليد القاسمي، "لا يجعلها وعاء للكلام فحسب، ولكن للغة برمتها، وهي سابقة عليهما، فتكون اللغة نفسها تولداً ينتج عن النص، وبهذا تدخل الكتابة في مصاورة مع اللغة، فتظهر سابقة على اللغة ومتجاوزة لها، فهي تستوعب اللغة، وتأتى كخلفية لها بدلا من كونها إفصاحا ثانوياً متأخراً، وهذا هو البعد الخلاق الذي يريد دريدا منحـه للغة". لكـن ما الـذي تكونه هذه الكتابة السابقة على اللغة، وما هي

يشير رامان سيلدن إلى ثلاثة خصائص أساسية تميز الكتابة في ضوء مفهومها الدريدي الجديد، والمتوافق مع مفهوم اللغة الحديد نفسيه عند دريدا القائم على الاختسلاف ولانهائية الدلالة،

## السمّ والترياق

## الكتابة والكلام في منظور دريدا

كرّس جاك دريدا جل أعماله لمفهوم الكتابة، ليس بمعنى الحرفة بل بمعنى الخط والحرف، أي ما هو مسجّل مقابل ما هو منطوق. وقد هدَفَ، في كتابه الشهير "علم الكتابة"، إلى سبر أغوار التوتر الذي يسببه "علم الكتابةِ في المجال المعرفي الغربي، والذي أســهمت الحداثة في جعله توترا عالميا، فموقف الفلاسفة وعلماء اللغة والأنثروبولوجيا الحذر والمتناقض إزاء قيمة الكتابة يكشـف، في رأى دريدا، عن مجموعة من المسلمات المتافيزيقية الهشة، وعن ضروب من التواطؤ تبغى تدعيم المركزية العرقية الغربية.

> عواد علي كاتب عراقي

في سياق التفكيك الذي طرحه دريدا

الأصلية، التي تتضمن الكلام والكتابة العادية معا

أولاها قابلية العلامة المكتوبة للتكرار في غياب منتجها الذي أنتجها في سياق معين، وكذا في غياب مخاطب محدد توجه إليه هذه الإشارة. وثانيتها أن العلامة المكتوبة يمكن أن تخرج عن

إطار سياقها الفعلي، وتستنبت في سياق مختلف لا يراعى بالضرورة قصدية منتجها الأول. وثالثتها أن العلامة المكتوبة تقبل الإبعاد، فهي تنفصل عن غيرها من العلامات في سلسلة بعينها، وكذلك لا يمكنها أن تشبير إلا إلى شسيء ليس حاضرا فيها.

> من هذا المنطلق، يمكن القول إن الكتابة بهذا المفهوم، هي كتابة الاختلافات يوصفها أثراً، أي الكتابة معلومية الوجود والسيابقة عليي اللغة، ومجهولة الماهية، وهي ما يسميها دريدا الكتابة الأصلية، التي تتضمن الكلام والكتابة العادية معاً.

> إن موقع الكتابة الأصلية يصعب تحديده، وهي ليست جزءاً من نظام اللغة، بل هي شيرط لكل نظام لغوى يحكمه الاختلاف والإرجاء بين دواله ومدلولاته. يقول دريدا "إن الكتابة الأصلية بوصفها حركة للإرجاء وقضية مركبة أصلية، لا تقبل التبسيط، وهي تفتح في إمكانية واحدة، السبيل للتحديد الزمني والعلاقة مع الآخر ومع اللغة، كما لا يمكنها بوصفها شرطاً لكل نظام لغوي أن تكون جزءاً من النظام اللغوي نفسه، ولا يمكنها أن تصبح موضوعاً يعالب داخل مجال هذا النظام (وهو ما لا يعني أن لها مكاناً واقعياً في مجال أخر، أو موقعاً أخر

ويسترسل دريدا في جدله مع إشكالية الكتابة، دون أن يقلب السلم الهرمى: كلام/كتابة، فهو بطرحه للتصور الحديّد للكتابة الأصلية يبين قدر العنف الذي مارسته هذه الكتابة على اللغة. فكتابة الاختلاف بوصفها عودةً أزليةً أسطوريةً، مزقت أوصال اللغة، وضيعت حلمها في تمثيـل الحقيقة. يقول دريــدا "إن تفكيك هـذا التراث لا يعنى قلبه، لا يعنى تبرئة الكتابة، بل يعنى أننا نبين لماذًا يطرأ عنف الكتابة على لغة بريئة. هناك عنف أصلي للكتابة لأن اللغة، بمعنى ما هي أولا كتابة. لقد كان التعدّي موجوداً بشكلّ دائم. إن اتجاه الخط المستقيم يظهر

يوصفُه ُ تَأْثِيراً أسطورياً للعودة". لقد أتى دريدا بالكتابة المزدوجة النذي يحسرض نصفها الأول على قلب الهيمنة الثقافية التي يطابق بينها وبين الميتافيزيقا وسلاسلها الهرمية، في حين أن نصفها الثاني يتيح تفجّر الكتابة في صميم الكلمة بحيث يؤدي هــذا التفجر

إلىٰ تمزيق النسق المعهود. عدمية الصوت، وليس للكينونة إلا أن تتولـد من الكتابة، وهي حالة الولوج إلى لغة "الاختلاف"، والانبثاق من الصمت، أو أنها انفجار سكون. ومن ثم "فالمرجع بالنسبة إلى الحقيقة مقرر سلفاً بالمعنى، لكن المعنى متعلق بالكتابة البدئية بوصفه اختلافاً متواصلاً للدلالات، ولهذا فإن 'الغراماتولوجيا' (علم الكتابة) ترى أنه ليس هناك شكيء قبل اللغة أو بعدها، فمفاهيم الحقيقة والعقلانية ما

في ضُوء ما سبق، يصبح لدينا نوعان من الكتابة "الأولى: كتابة تتكئ على 'التمركز المنطقي، وهي التي تسمي الكلمة كأداة صوتية/أبجذيَّة خَطية، وهدفها توصيل الكلُّمة المنطوقة. وثانيتهما هي الكتابة المعتمدة على 'النحوية' أو كتابة ما بعد البنيوية، وهي ما يؤسس العملية الأولىٰ التي تنتج اللُّغة" (خاليد القاسمي "مفهوم الكتابة الأصلية في تفكيك(ية) جاك دريدا"، مركز الدراسات والأبحاث العلمانية في العالم العربي).

هـى إلا من نتائج المجاز والاستعارة".

الكتابة تقف ضد النطق وتمثل عدمية الصوت، وليس للكينونة إلاأن تتولد من الكتابة، وهي حالة الولوج إلى لغة «الاختلاف»، والانبثاق من الصمت، أو أنها انفجار سكون

وتكمن منطلقات معارضة دريدا للبنيويّـة في إعلاء عالـم اللغة فرديناند دي سوسير شأن الكلام، واعتبار الكتابة ملحقاً له. وتتوضَّح هــذه المعارضة في قراءة دريدا لجان جاك روسو، حيث شرح بشكل عميق ومفصّل العلاقة بين الكتابة والكلام؛ يقول عن روسو إنّ الكتابة بالنسبة إليه "ليست سوى تمثيل للكلام"، ويعلِّق "من الغريب أن يولي المرء اهتماماً أكبر لتحديد الصورة بدلاً من الشيء نفسه".

وفي السياق ذاته قال إنّ البنيويين أغفلواً أنّ الكتابة هي علامة منبثقة من علامة، لــذا هي تحتّلٌ مــكان الكلام. وحصيلة النّقاش الفلسفيّ عند دريدا تكمن في مبدأ الحضور، فالبنيويون أنزلوا مرتبة الكتابة لأنهم خافوا من قوّتها التي بمقدورها أن تدمّر الحضور الشفّاف والبريء الذي لا يتحقَّق إلَّا عدر الحديث المباشس مع الآخر أي عبر

ورأى أنّه لا يمكن العودة بعد الآن إلى التمركز حول "اللّوغوس"، لأن الصّوت قد استبدل بالكتابة، فموسىي (النبي) ألقى لوحى الوصايا الذي خطَّهما يهوه بيده، واستبدلهما بكتابة منبثقة من استرجاع "الذَّاكرة" لا يعرف مدى أمانته للأصل.

لذلك ظل دريدا يحفر في طبقات النّصوص علّه يصل إلى الصّوت الأوّل، صوت يهوه ليساله عن سبب هذا التشتت والبعثرة، عن لعنته التي جعلت الكتابة "السمّ والترياق" في أن معا (أنطونيوس نادر، "ألق الكتابة ولعنة يهوه: قراءة في تفكيكيّــة جاك دريدا، مجلــة معنى الإلكترونية، 20 يوليو 2019).

إن إعطاء الأولوية لما يُكتب ويُدوَّن لا انفكاك للمعنى عن العلامة وللمدلول عن الدال، أو للمفهوم عن الأسلوب. ومن هنا قول دريدا "لا شيء يوجد خارج النص"، ولا يعني ذلك نفي الوقائع أو التعامي عن الحقائق، كما حسب الخائفون على الحقيقة الموضوعية والمذعورون من منهج التفكيك، وإنما يعنى أن النص يسهم في تشكيل الموضوع، وأن الحقيقة لا تسبق النص عليها، وإنما هي مرجعه بقدر ما هي ثمرته، وأثر من آثاره.



لوحة محمد ظاظا