# جورج أورويل يدين الدكتاتورية ويقدس نبتة الصبار

### شاعر يكتشف سر وضع نباتات الصبار في النوافذ والشرفات

وصفت صحيفة التايمز البريطانية جورج أورويل بأنه ثانى أحسن الروائيين البريطانيين من بين خمسين روائيا منَّذ عام (1945)، حَيث يُنسب إليــه إدخال الكثير من المفردات للثقافة الغربية مثل: الأخ الأكبر، شــرطة الفكــر، التفكير المــزدوج، وجريمة الفكر، وذلك لوصف سياســـات القمع في النظم الشــمولية. ورغم مرور عقـود علىٰ رحيله يبقىٰ أورويل من أكثر الروائيين تأثيرا.

بين الطبقات المختلفة التي كأن التفاوت

بينها واضحا، فقد ظهرت فطنته

وبراعته الأدبية في اختيار النموذج

الاجتماعي المناسب الذي يمكنه أن

يجسد رؤيته للطبقة

حول جوردون كامستوك الذي يبلغ من العمر تسعة

وعشرين عاما، ورغم

مستواه التعليمي وثقافته،

وبالرغم من انتمائه إلىٰ

الطبقة الوسيطي، فإنه يقرر

. هجر وظيفته "الجيدة" التي

كان يعمل بها ليتفرغ للكتابة

كان جـوردون يعمل بوكالة إعلانات

قبل بداية أحداث الرواية، لكنه يرى

أن الإعلانات التجارية قائمة على

مبدأ الاحتيال. كما يرى أن الحضارة البريطانية الممتدة بجذورها في شتيي أنحاء العالم قائمة أيضا على مبدأ

الاحتيال لاعتمادها على الرأسمالية

والاستعمار. كان دخــل جــوردون في وظيفة بائع الكتب أقل بكثير من وظيفته

السابقة، حيث كان يعمل بائعا في أحد

متاجر بيع الكتب بلندن، وكان كل ما

يتقاضاه هو جنيهان في الأسبوع، لكنه

علىٰ عكس كل أبناء جيله كان يفضل تلك

الوظيفة عن وظيفته السابقة، بالرغم

من تميزه في محال كتابة الإعلانات

الوسطى ومشكلاتها. تدور أحداث الروابة

حازم خالد

🥏 القاهرة - رغم أن جورج أورويل (1903 – 1950) اشتهر بكتابته للرواية، فإنه كتب أيضا المقال والنقد والصحافة الجدلية. وتميزت أعماله علاوة على الفصاحة والبلاغة، بوعى عميق بالظلم الاجتماعي، كما تميزت . بالعداء الشيديد للدكتاتورية والنظم الشمولية، ومناصرة الاشتراكية الديمقراطية. بلاحظ القارئ كيف اصطبغت

كتاباته القصصية وغير القصصية بإيمانه المستمر باداب السلوك التي تميز المجتمع الإنكليزي. وُفضلا عـن ذلَّك ذكَّرت أعمالــه الشعوب بقدرتهم الهائلة

على مواجهة محاولات فرض السيطرة من قبل السلطة والمهيمنين

#### نقد مجتمعي

يعد أورويل من أهم الروائيين البريطانيين المؤثرين في القرن العشسرين. كما أنه يعد من المؤرخين لهذه الحقبة، ويظهر عامل السيرة الذاتيـة جليا في رواياتـه، وفي أحداث معظم قصصه، حيث يرى النقاد أن أبرز أعماله هي رواية "مزرعة حيوانات" (1945)، ورواية "ألف وتسعمئة وأربعة وثمانون" (1949). أما كتابه "الطريق إلىٰ ويجان بيير" (1937) وهو من أعماله غير القصصية فهو يوثق حياة الطبقة العاملة في شهمال بريطانيا. وبالنسبة لكتابه "تقديرا لكاتالونيا" (1938)، الذي يسرد فيه تجربته في الحرب الأهلية الإسبانية فهو من أكثر أعماله تميزا، وكذلك مقالاته في الأدب والسياسة

تعتبس رواية "تحيا نبتـة الصعار" من الروايات الناقدة للمجتمع الإنكليزي بقسوة وخاصة في ثلاثينات القرن العشسرين، ذلك المجتمع الذي كان يبجل

عليها المادية الشديدة مما يسحق أرواحهم ووجدانهم. لكنه أبدا لم يجد السعادة والهناء عندما ترك القيم التي يحيا بها الآخرون، عندما بدأ يعيش في نُزل كريهة مع سيدة متطفلة كثيرة التدخل في شؤون نزلائها، كان جوردون كثيرا ما يشعر بالضيق في تلك الحياة. وحاول أن يستكمل ديوانا آخر قد بدأه وأسماه ملذات لندن إلا أنه لم يكتمل مظاهر الترف والرفاهية الفارغة، كما كانت تسيطر على المجتمع أنماط الإنفاق غير المُرشَّـد والتباهي والتفاخر

#### كره الصبار

ظن بطل الرواية أن الناس أصبحوا يتحاشبونه بسبب فقره. اعتقد أن صديقه رافلستون وحبيبته روزماري يوما هو وحبيبته في الريف ليستمتعا معا، لكن فقره ورثاثته سببت له عدة مشكلات وأوقعته في حسرج بالغ. كان لتلك الحادثة مع الكثير من الأحداث التى تلتها أثر عميق فى تغيير نمط تفكير جوردون، بعد ذلك بفترة ليست كبيرة حصل على بعض المال من قصيدة نشرها في إحدى المجلات الأميركية، فقرر أن يدعو صديقه وحبيبته إلى العشاء في أحد المطاعم الفاخرة، لكن إسرافة في الشراب جعله يفقد أعصابه ويتصرف كالأحمق. أدى به الإفراط في السكر إلى قضاء الليلة في زنزانة شرطية لوقوع مشادة بينه وبين

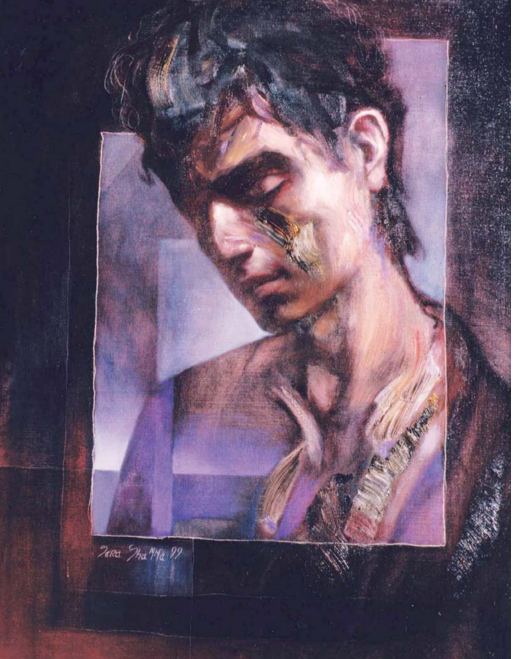
> الوسطى يقرر هجر وظيفته «الجيدة» التي كان يمارسها ليتفرغ للكتابة والشعر

بوضع نباتات الصبار في النوافذ أن الحياة التي يعيشها أقرانه تطغي



ساب ينتمى إلى الطبقة

کان جیوردون پری نفسته شیاعرا التجارية كما شهد له الجميع بذلك في يقطن العِلَية ويتضور جوعا، لكنه إنه يرى نفسه شاعرا واعدا بالرغم أفضل من أقرانه الذبن بقدسون المال إلىٰ درجة تصل إلى العبادة. لكنه بدلا من عدم نشـر أي قصائد له سوى ديوان واحد فقط يسمئ الفئران، وبالرغم من من أن يطور موهبته، أصبح ينظر إلىٰ أشعاره على أنها أقرام ميَّة، أو عدم رواجه، فإنه يرى أن النقد الذي كأطفال مجهضة في الحضّانات. كانت كُتب فــى ديوانــه في بعــض الصحف الصبَّارة بالنسبة اليه رمزا للطبقة في ذلك الوقت كان كافيا لإرضائه، كان جوردون يريد أن يعيش وفقا لمادئه الوسطى بأفكارهم البرجوازية الرتيبة، وألا يخونها مهما كلفه ذلك. إنه يعتقد حيث كان أفراد تلك الطبقة يتباهون



ليس سهلا أن تكون شاعرا (لوحة للفنانة سارة شمة)

سيرة مسدس ملعون

العامة للكتاب، وقام بالترجمة الدكتور الجديــر بالذكــر أن كتاب "تحيــا نبتة عزة إبراهيم خليــل، ومراجعة الدكتور الصبار"، صدر عن الهيئة المصرية محمد عناني.

## الثقافات تنشأ في محيط تعددي منفتح



واللغة والثقافة.

בטוב ווואוב

🥏 في كل عصر وفي جميع الحضارات الإنسانية، ظلت العلاقة بين القديم والجديد والمفاضلة بينهما، حاضرة، ولطالما كانت تؤدي إلى الاختلاف وبخاصة في جانب تبادل التأثير بينهما في الواقع، وإن التحولات التاريخية هي من نتائج الحوار بينهما، وإذا كان انتصار الجديد حتمية تاريخية، وهذا ما دركه الإنسان عير مسيرته منذ أن كان إلى يومنا هذا، فإن مثل هذا الانتصار ليس إلغاء للماضي بقدر ما هو تمثل له ومحاولة وضعه في سياق تسلسل

لكن ممثلي التحولات الجديدة غالبا ما يرون في ما أنجز من قبل قليل الأهمية ولا يستحق التمثل أو الاحترام، ولو تأملنا بعمق في المعنى الذي أشار إليه الرسول العربي محمد بن عبدالله في قوله: خياركم في الجاهلية خياركم في الإسلام، لأدركنا ما كان يرى من علاقة إيجابية بين القديم والجديد، وإن شاعرا مفكرا عميق الثقافة مثل أبي العلاء المعري، وقد عُدُّ من ممثلي النزعات التجديدية في عصره، كان يفصح عن تقدير من سبقه من الأوائل، حسب تعبيره حين يقول:

وإنّي وإن كنت الأخير زمانه لآت بما لم تستطعه الأوائل

ورغم نزعة الفخر الفردية في هذا البيت الشعرى، فإنه يفصح عن احترام الماضى وأهله وإن ما أتى به من أفكار ورؤى ليس سوى إضافة إلى إنجازات الماضى الفكرية، إن أجمل ما قرأت عن علاقة القديم بالجديد، قول أندريه

قال أبوسعيد السيرافي وهو من أبرز حيد "أقول لكل دقيقة تمر، ما أحملك مثقفى القرن الرابع الهجري الذي شهد توقفى" ففى قول جيد، يكون الحاضر تتسم بالجمال، أو هكذا رآها، ويشير العالم مبثوث بين جميع مَنْ في العالمُ" الدكتور فؤاد زكريا في معرض حديثه عن الموسيقي إلى هذه الفكرة بقوله "إن الذين نعدهم في عصرنا كلاسيكيين، كأن بعضهم قد عُدَّ غير مفهوم في عصره، فقد اتهم بتهوفن بالغموض والتعقيد، ولقي فاغنر الكثير من السخرية".

وفى ضوء ما تقدم ينبغى أن ننظر إلىٰ ما هو جديد في الفكر والإبداع، فهو لُيسَ نبتة شيطانية، ولا يمكن أن يكون بلا جذور أو مقطوع الصلة بالماضي

لقد رافقت ظاهرة تبادل التأثير معظم الثقافات الإنسانية، فليس من ثقافة ناضجة وحيوية إلا ونشئات في محيط معرفي تعددي، مُستقبل ومنفتّح، حيث الحوار المتكافئ هو البوتقة والفعل في أن واحد لتحقيق تبادل التأثير.

فهو لا يستثنى من العلم مكانا أو زمانا أو إنسانا وينسب أبوحيان التوحيدي إلىٰ أحد فلاسفة اليونان قوله "المعرفة تتحقق في التقلب في الأمصار، والتوسط في المجامع، واستماع فنون الأقوال". إن الأحادية الثقافية لم تكن في أي مرحلة من المراحل التاريخية بضاعة عربية، بل هي من مخلفات المركزية الغربية التي ما زالت تعتم على تأثير الحضارات القديمة على الحضارة الإغريقية وتتجاهل وثائق هذا التأثير، بعد اكتثبافها وترجمتها ونشرها.

أما الحواضر العربية الإسلامية، دمشق وبغداد والمدن الأندلسية فقد كان ر. الانفتاح على معارف الآخرين والسعي إليها، من صفاتها المعروفة، فبغداد مثلا لم تكن حاضنة للحضارة الإسلامية بكل



الجديد لا ينفي القديم (رحاب العتيبي)

جلالها وازدهارها فحسب، بل كانت أيضا كما تقول الدكتورة سهير القلماوي: . الحياة الإنسانية، كما صهرت الكثير من الثقافة الإسلامية بكل ما زخرت به من نتاج قرائح عصور طويلة بأسرها.

والشرفات، لكنه في بعض سطور

الرواية يراها رمزا أكبر يمثل المجتمع

الإنكليــزي بأكمله، حيث يؤكد أنه يمكن

لقد احتضنت بغداد ثقافات أمم أخرى، واستكنت في رحمها المخصب المفعم بالحياة فولدت حضارة جديدة، نشرتها على المغرب والمشرق بأسرع ما يمكن أن تنشر وتثمر الثقافات.

ولم تكن الحاضنة الثقافية العربية

في معاهدها وفي ما تنتج من فكر وأدب مستنكفة عن إعلان تأثرها بالآخرين، فبيت الحكمة ببغداد كان ميدانا حيويا لمواصلة التعرف على ثقافات الآخرين، وترجمة مصادر المعرفة من عدد من اللغات وكان كبار الكتاب يحددون ما يهمهم من المصادر لترجمتها، وكان الجاحظ يأتى من البصرة إلىٰ بغداد فيتفق مع مترجمي بيت الحكمة لترجمة هذا المقال أو ذاك.

أما الثقافة العربية الأندلسية فقد اتسمت بتعدد مصادرها وبقدرتها على تمثل تلك المصادر.

وحين أقدمت ماري تريز عبدالمسيح علىٰ قراءة "طوق الحمامة في الألفة والألاف" لابن حزم، علىٰ أنه حاصل تكامل حضارة الشرق والغرب وهو نموذج لتعددية الحضارة الأندلسية التي مزجت الحضارة العربية الإسلامية والحضارة الغربية المسيحية في منطقة متشبعة بالحضارتين اليونانية والرومانية. وهكذا فليس من حضارة عذراء، غير

أن المؤثر الأندلسي الذي نشا في شبه الجزيرة الإيبرية، ثم امتد إلى أوروبا وأميركا اللاتينية ، ما زال حاضرا بهذا

عن منشورات المتوسط بإيطاليا، الرياحي، بعنوان "البيريتا يكسب دائما"، والرواية كما يكشف عنوانها، هي سيرة مسدس مشــبوه يتنقل بين المهربين ورجال الشــرطة والمخبرين واللصوص والعشيقات والإعلاميين والكتاب. مسدس ملعون ملطخ بكل تاريخ القتل والتصفيات السياسية والعاطفية، يجوب الجيوب يبحث عن واحد فقط يجرؤ على الانتحار، في بلد طار ستقفه وسقطت المشانق على

وضعها على العلم الإنكليزي نفسه.

كاتب تونسى يحقق بمخبئه فى قضية انتحار كاتب أميركى بكاليفورنيا وحشاش فلسطيني يجوب الأرض على دراجة يبحث عن أم مستعملة بين واشتنطن ودبي وعمان والقاهرة والسويد. وبيريتا شبق يظهر ويختفي وحوله ترفع جثث الكلاب والخنازير والعجائز والأطفال والنساء. أما "على كْلاب"

الثوار والحائرين.

مُرعب الشوارع الخلفية وتاريخ التعذيب فيجلس في بدلته البيضاء بجانب صيده استعدادا لالتقاط صورة حدىدة؛ كلها شخصيات تلتقى في الرواية لتصنع عالما غريبا ومتداخلا، عالما ببحثون فيه عن أرواحهم الطائرة، بينما النظام القديم ىستعىد نفسه بمُخبريه وضُبَّاطه وضحاياه.

البيريتا

دائما

نص كمال الرياحي، والذي جاء في 240 صفحة، القطع الوسط؛ يمكن وصفه بأنه "نص شرير" عن الفوضي

모 ميلانو (إيطاليـــا) – صــدرت حديثا 👚 والغضـــب، عــن العنف والفشـــل، عن الحب والشـر، عن الرصاص والجنس سائبة؛ هذه التي يطاردها البيريتا.

الأبطال شخصيات غريبة تبحث عن أرواحها الطائرة، بينما النظام القديم الحاكم يستعيد نفسه بمُخبريه وضُبَّاطه وضحاياه

ونذكر أن كمال رياحي روائي تونسي، مواليد 1974، يعمل في المجال الثقافي الإذاعي والتلفزي والكتابي. صدرت لــه إلــي الآن أربـع روايـات إلى جانب مجموعتين قصصيتين ومؤلفات حوارية وأخسري بحثية في مجال السرد العربى والأجنبي.

حصدت أعماله الأدبية حوائز عديدة منها جائزة الكومار الذهبي

عن رواية "المشرط"، وجائرة ابن بطوطة لأدب اليوميات عن كتابه "واحد صفر للقتيل"، وجائزة القصة القصيرة بالقاهرة، وجائــزة هاي فيســتفال، بيـروت 39، إلــي جانــب اختياره ضمن أفضل خمسة كتاب دون سن الأربعين في دورتين لجائزة (البوكر) عــام 2010. وتُرحمــت أعمالــه أو أجزاء منها إلىٰ الفرنسية

والإيطالية والإنكليزية والبرتغالية والسويدية والإسبانية والعبرية والبولونية والفارسية.