## المفكر روائيا



عواد علي كاتب عراقي

وحد العديد من المفكرين العرب في السرد الروائي ملاذا للتعبير عن مواقفهم وتأملاتهم وتجاربهم، وبث أفكارهم المتعلقة بالمعضلات السياسية والاحتماعية والدينية، والكون والطبيعة، وعالم ما وراء الطبيعة، بصيغة تمثيل واقعي أو تخييلي رمزي. من هؤلاء المفكرين نذكر، تمثيلاً لا حصرا، التونسي محمود المسعدي، والمغربيان محمد عزيز لحبابى، عبدالله العروي، والمصريين عداس محمود العقاد، ورفعت السعيد، والسوري مطاع صفدي، والعراقى عزيز السيد جاسم، والأردني غالب هلسا، والليبي الصادق النيهوم، الذي نحاول في هذا المقال الوقوف على رواياته الشَّلاث "من هنا إلى مكة"، "القرود" و"الحيوانات".

تدور أحداث رواية "من مكّة إلى

#### من مكّة إلى هنا

هنا" (1970) في قريــة الصّيّادين الواقعة علىٰ طرف خليج سوسة في ليبيا، أيام الاحتلال الإيطالي للبلد، ذلك الاحتلال البشع الذي أحكم قبضته على الليبيين، وجنّدهم استعدادا لغزو الحبشة. بطل الرواية أفريقى زنجى يدعى مسعود الطُّبَّال مهاجر إلى شيمال قارته، كان يسكن في بنغازي ثم انتقل إلى قرية الصيادين ليصيد السمك ويعتاش منه. وهو يذكّرنا، بعناده وشيخوخته ووحدته، بشخصيّة الشَّسيخ الصيّاد سنتياغو في رواية همنغُواي الشُّهيرة "الشُّعيخ وٱلبحر"، وقد جُرّد من كلّ الصفات الّتي تجعله في مرتبة الأبطال. لكن الأحداث في الرّواية قليلة لأنّ معظمها يدور في سريرة مسعود وباطنه أكثر ممّا تجري في أرض الواقع، فهو في صراع محتدم مع فقيــه القرية، القابض على سلطة الدين، بدلالتها الكهنوتية القمعية، وذلك لأنه، أي مسعود الطبال، يصطاد السلاحف، التي يعتبرها الفقيه، ممثل القوى الرجعية المتخلفة، مباركة ويحرّم اصطيادها، ومن يفعل ذلك فإنه يتحدى الله والأرواح، متغافلا عمدا قول الله "أحل لكم صيد البحر وطعامه"، وعندما يغرق الصبي الذي يعمل مع مسلعود، بفسس الفقيلة الحادثية بأنها رسالة من الله، في حين أن مسعودا لا يبتغى اصطياد السلاحف فقط، بل يريد زيادة عدد ميا يصطاد لأن ثمة إقبالا على تناولها في مطاعم الإيطاليين، من خلال تزويد قاربه المهترئ بمحرك (موتور)، بنوى شيراءه من أحد الإيطاليين، ليتمكن من التوغل إلى عمق البحر ومصارعة جنونــه. وهكــذا ينمو التمــرد في داخله وهو يجابه خرافات الفقيه، التي تعرقل مسعاه لتحسين معاشسه، وتُربِكُ نومه، بل تتراءى له أحيانا كشبح. والأسوأ من ذلك أن الفقيه يسيطر على عقل زوجة مسعود، ويملأ رأسها بخرافاته، وهي أداء فريضة الحج.

المكان وحيدا، ولا زمان له غير الزمن إن صراع مسعود الطبال مع الفقيه، الذاتي، وزمن الطبيعة البحرية، وكأنما يعطي ظهره لزمن الناس بانشغاله بالبحر

الذي يعده عبدا مارقا لأنه تمرد عليه، يشير إلى موقف الصادق النيهوم المناوئ لهيمنة السططة الدينية البطرياركية المتجــذرة فــى الواقــع، ومعاداتهــا لأي تحديث أو تغيير من شائه أن يضعف نفوذها، وما محاولة مسعود الحصول على "موتور" لقاربه، رغم فشلها، إلا مسعىٰ تحديثي/خلاصي يقوض هذه السلطة. كما يفضح النيهوم، من خلال اشتباك اللون مع الدين، العنصرية ويدينها، ويجعل من الزنجى محنكا يتخذ من زنوجته أيقونة للوجود؛ وجوده هو، ومعنى الوجود ذاته بالمعنى الفلسفي.

صراع مسعود الطبال مع الفقيه، الذي يعده عبدا مارقا لأنه تمرد عليه، يشير إلى موقف الصادق النيهوم المناوئ لهيمنة السلطة الدينية البطرياركية

يشكّل المونولوج لحمة الرواية، والكائس الفرد الذي كثيرا ما يكون في يمتلك هذا السلاح الفتاك المخيف! لكن في سياق رؤية فنية حاولت التوفيق ويرى أحد النقاد أن الصادق النيهوم يجمع بين هذه الشخصيات.

وعراكه ومناجاته. ويستثمر النيهوم ذلك ليجعل شخصية مسعود الطبال متمردا وجوديا يصوغ نفسه عبر أسلوب المناجاة في نسيج الرواية، ويعيش مع أفكاره أكثر مما يعيش مع عالم الصيد، لكنه في نسيج الفضاء السردي (قرية الصيادين) كائن لا منتمى هامشَــيّ، وكأنه إحدى شخصيات كولن ويلسون.

### القرود: الصراع من أجل الهيمنة

تقوم رواية "القرود" (1975) علىٰ سرد يرمز إلى التنافس بين البشسر، على نحو عام، وربما إلى الصراع الدولي وكذلك المحلى، علىٰ السلطة والسلاح والقوة والثروة والإناث، حيث يستمر الصراع بين الذكور الأقوياء في قطيع القرود، وتكون الغلبة لمن يملك القوة العضلية والمهارة القتالية اليدوية إلى أن يكتشف أحدهم، عن طريق الصدفة، صناعة سلاح عجيب يقلب ميزان القوى، وهو عبارة عن عصا في رأسها عقرب سامة مثبتة بخبط، عندئذ تميل الكفة في الصراع بين زعماء

هؤلاء الزعماء يتعلمون بدورهم صناعة هذا السلاح، ومن ثم يمتلكون قوة ضافية في مواجهة خصومهم، ويحصل نوع من تـوازن القوى الرادع بين الذكور الأقوياء في مجتمع القرود إلى أن يحدث ما لم يكن في الحسبان حيث يتعلم كل من هبّ ودبٌ من القرود صناعة هذا السلاح، فتصبح جميع القرود مسلحة، ويفقد الذكور الأقوياء والزعماء، عندئذ، مصدر قوتهم وهيبتهم، فيدب الاضطراب في مجتمع القردة، وتتلاشى السلطة وتسود

ومن الواضح أن الصادق النيهوم يحذو في هذه الرواية، وروايته الثالثة "الحيوانات"، حـذو العديد مـن الكتّاب العرب والأجانب، قديما وحديثا، في، توظيف عالم الحيوان رمزيا، مثل ابن المقفع في كتابه الشهير "كليلة ودمنة" وابن طَفيل في "حي بن يقظان"، وإيسوب في حكاياته الخرافية التي يدور معظمها حول الحيوانات، وحديثا جورج أورويل في روايته "مزرعة الحيوانات".

### الحيوانات: رؤية نقدية للإقصاء

شيد الصادق النيهوم العوالم

عمد إلى بناء شخصية رواية فريدة بين عناصر سردية تسترفد مقوماتها تتماهىٰ والسـرد التراثــى، خاصة علىٰ من الموروث الحكائي العربى القديم مستوى الاحتفاء بالعنصب الخرافي، وعناصر سردية أخرى تستمد مكوناتها بحيث أفرز شـخصية روائية اكتسبت من السرد الحديث. ويمكن تحديد هذه ملامحها وسلماتها انطلاقا من تعالقها العوالم بأربع حكايات هي: الحكاية الفني المباشس بالشخصية الخرافية، الإطارية (حكاية الصقر والذئب)، حكاية تعالق يمكن اختزال تمظهراته بعدة الأسد والذئب، وحكاية الفيل، وحكاية السنجاب والصقر، وهي تنتظم ضمن 1 – عـدم حمل الشـخصية اسـما نوع من التوالد السردي الذي يقوم على معينا يحيل إلى تكوين اجتماعي بنية سردية كبرى (الحكاية الإطارية)، وثقافي معين، على الرغم من تقديم وبنيات سردية صغرى (الحكايات بعض الملامح التعريفية التي ترتكز إما الصغرى)، الأمر الذي أدى إلىٰ تنوع على صفاتها النوعية (أسد، ذئب، أرنب، الفضاءات، وتعدد الشخصيات، وتناسل فیل، جمل، تمساح، ثعلب، خرتیت...)، الأحداث في شكل تداعيات جمعت بين

روائية أم شخصية خرافية، أم أنه

مزيج "شـخصياتى" هجـين تمتزج فيه

صر الروائيـ

الحقيقة والخيال، والواقع والرمز، أو الطبقيــة (رئيــس الحكومــة، وزيــر الداخلية، وزير الثقافة، وزير العدل...)، والتجسيد والتجريد الذي ينزع، في بعض الأحيان، إلى توظيف العجائبي، أو العلائقية (أب، أم، ابن...). 2 - الطابع النمطي والجاهز وذلك علىٰ النحو الذي تمثله حكاية للشخصية، فهي شخصيات جامدة، غير نامية، الأمر الذي جعلها أقرب إلى إن شخصيات الرواية تتماهي والشخصية الخرافية في الكثير المقولات الفكرية منها إلى الشخصيات من الخصائص، الأمر الذي يدفع إلى طرح أكثر من سوال حول هوية المكون الحكائي، هـل هو شـخصية

الصادق النيهوم كاتب الناس وصوت فكري جريء (غرافيك «العرب»)

3 - بُنيت الشخصية الروائية على أساس التقايل الثقافي بين شخصيات معتدية (مفترسة/قوية) وأخرى مُعتدى عليها (ضعيفة/ ضحية). لذلك كان الصراع ذا نمط علائقي مهيمن

# مفهوما المقدس والتنوير في فكر الصادق النيهوم



كاتب عراقي

من يريد فهم فكر الصادق النيهوم، الكاتب الليبي الموسوعي وشخصيته، عليه قبل أن يقرأ كتبه أو مقالاته المنشورة في جريدة الحقيقة الليبية ومجلة الناقد وغيرهما أن يحلل واقعة مهمة مـرَّتْ بحيــاة النيهوم وســاهمت في خلق نظرته العقلانيّة الساخرة في بعض الأحيان للمقدس وشبه المقدس في حياة الناس في كتاباته المختلفة. تعود الحادثة إلىٰ العام 1937 العام الذي ولد فيه النيهوم، في مدينة بنغازي، لأب بحَّار يعيش مسافرا أكثر مما يعيش مستقرا، وأم مريضة توفيت لاحقا، وهو لم يزل ابن شهرين، مما جعل والده يعتمد في تغذية الرضيع علىٰ حليب نعجة.

هذه النعجة بعد أن كبر الصادق النيهوم، وبلغ مبلغ الشبباب، كان يراه صديقه أحمد القلال، الأديب والناقد الليبي، كلما زاره في بيته، يجلس فوق جلدها الصوفي، ولم يتردد بإخبار القلال ساخرا، أن والده احتفظله بهذا الجلد الصوفيّ، الذي يجلس عليه الآن، وهو يعود للنعجة، التي رضع حليبها، بعدما توفيت أمه وهو لا يزال رضيعا.

روى الحادثة صديقه القلال في مقال له ضمن كتاب بعنوان "طرق مغطاة بالثلوج عن الصادق النيهوم" جمعه وأعده سالم الكبتى ـ صدرعن سيرة النيهوم عقب وفاته في العام 1994.

إشكالية مزج الفكر المقدس بالفكر التنويــري في قالب فلســفي وأدبى نجد بذوره في الحادثة السابقة، المؤثرة في حيًّاة النَّيهـوم، فلا نسـتغرب قوله في كتابه "الإســـلام في الآسر" 1991 (افتحواً نوافذكم على العالم، وواجهوا أنفسكم، ودعوا الأشبياء تنال قيمتها الحقيقية دون إقصام لعوامل الغضب أو الرضا) وناقـش الخطاب الدينـي، ودور الجامع وتفكيك نظام العدل الاجتماعي في الإسلام، وضرورة توظيف ما يسميه النيهوم بـ(حزب الجامع) لإنقاذ الإســـلام من عبودية التاريخ، ليواجه الإقطاع والأصولية، وذكر فيه أيضا أن "المجتمع الجاهل لا يملك أفكارا معروضة للنقاش، لأن كل فكرة في حوزته مقدســة أو شــبه مقدسة أو ربع مقدسة".

وكانت الردود كثيرة علىٰ هذا الكتاب المثير للجدل من قبل كتاب إسلاميين كثيرين اعتبروا أن الكاتب لا يطبق الشــريعة الإســلامية، ولم يدرس فقهها، لذلك فلا يمكن الركون إلى أحكامه وتحليلاته للإسلام.

الكاتب العربي مازجا بين الجد والسخرية "أن الكاتب ليس جروا مسعورا تربطونه أمام بيوتكم لكسى يعض لكم المارة مقابل قرشين" وذكر فيه الشخصية العربية وطريقة قيادتها، فقال "قد لا نملك فرصة في خلــق حياتنــا لكننا نملك كل شـــيء في ما يخص قيادتها"، دعوات النيهوم إلى حرية العقل وتغليبه على ما تعوده الإنسان العربي من عادات وتقاليد جاءت كصرخات مدوّية في الأوساط الثقافية العربيـة في التسـعينات. التوافقية بين فكرة التنوير ونبذ التابوات المجتمعية جاءت أيضا في ثيمة رواية الصادق النيهوم المهمة "من مكة إلى هنا" 1970 حكىٰ فيها عن المقدس وشبه المقدس في حياة مسعود الطبال الزنجي، الــدى يقرر مغادرة مدينته بنغازي لأن المستعمرين الإيطاليين يفرضون على

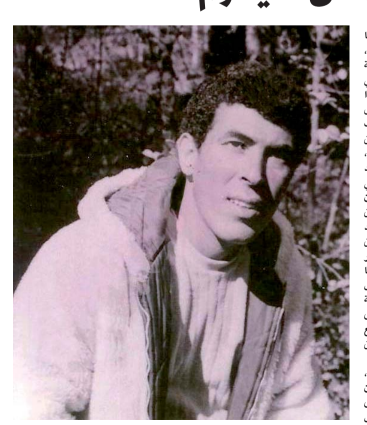
خاطب في أحد مقالاته من يريد شراء

ً الكاتب ليس جروا مسعورا تربطونه أمام بيوتكم لكي يعض لكم المارة مقابل قرشين

ما يصطاده من أسلماك ضريبة مرتفعة.

"سوسـة" وفيها تخفُّ قبضـة المحتلىن، ويتعامل مسعود الزنجى مع إيطالية مقيمــة ولديهـا مطعــم، تفضــل طهــى سلاحف البحس لزبائنها. وكان هذا النوع من الكائنات البحرية شــبه مقدس لدى الليبيين، فخرق مسلعود هذا العرف وبدأ بصيد وتزويد المطعم بهذا النوع من السلاحف. استثارت أفعاله فقيه الجامع، فأخذ يثير أهل المدينة على مسعود لخرقه المقدس، ويحكي السارد عن ماضي الفقيه، فذكر أنه باع أرضه للإيطاليين لكي يذهب إلى مكة. وهي دلالة على أن الفقيه الذي يتشدق بالدفاع عن المقدس قد فعل الأسوأ، ولكن مسعود لا يتوقف عن صيده للسلاحف، وبيعها للمرأة، ويقرر صيد ذكر السلاحف، وهـو أكثر تحريما عند الليبيين، مما دفع الفقيه لحث رجال المدينة على ضربه، وبالرغم من أن زوجة مسعود تشمئز من صيد السلاحف، وترى أن زوجها يقترف محرما، إلا أنها تدافع عن زوجها بالكلام مع من يضربه من خلال ثقب مفتاح باب السكن.

نجد الإشكالية كذلك في كتبه الفكرية، ومحاولته الربط بين مفهومين متناقضين مفهوم المقدس والتنويري، فالمقدس يرى أن الإنسان عاجـز عـن إيجـاد الحلول لشكلاته المجتمعية والاقتصادية.



الصادق النيهوم في شبابه