

## لا مرشد أعلى في صفحات فيسبوك

## الشبكات الاجتماعية مشروع مستمر للتمرد على مركزية القيادات



كاتب عراقي

لعل أجمل ما في الشبكات الاجتماعية أنها تعاكس المنطق الاجتماعي الذي يفرز قيادات وزعامات.

القياديون حالة طبيعية تعودنا عليها. البيت الأكثر حضورا في العشميرة يفرز القيادة، في البداية بالمبادرة، ولاحقا بالأحقية والأقدمية. تتألف العشائر والأفخاذ مع بعضها البعض ليبرز التجمع القبلي. في القبيلة يتقدم الأفضل أو المُفوِّه أَكثر، من بين البيوتات الأكثر حضورا، ليصبح شيخا. تنحو بعض القبائل لكى تتآلف وتتقارب وتشكل الدول. الدول تحتاج إلى أمراء وملوك، ومؤخرا إلىٰ رؤساء.

## لا يوجد مرشد أعلى في صفحات فيسبوك، ولا زعيم تقف الدنيا عنده بكل وقار

الأديان تنطلق من النبى القائد المؤسس. كاريزما القائد، بقوتها وصرامتها أو ضعفها وتواضعها، تشكل هيئة الدين وصورته. لكنه بشسر، فتبدأ عمليات الفرز فيما بعد رحيله. بعض عمليات الفرز بسيطة، وأخرى تكون على شكل صراعات بل وحروب أهلية. لكن الأمر يؤول إلى تشكيلة سياسية تمثل الدين، سواء استمها مجمع كاردينالات أو مجلس شـورى أو الدولة الأموية أو

الأحــزاب قبائــل سياســية. الأفراد يتجمعون لصلة الفكر وليس برابطة الدم، أو علىٰ الأقل هكذا يبدو الأمر في بداياته. العصبية الحزبية هي وجه من أوحه العصبية القبلية بفارق تعريف القربي، ابن العم أم الرفيق الحزبي. والأحزاب تحتاج زعماء وأمناء عامين ومرشدين ومكاتب سياسية ولجانا مركزية. في مرحلة ذكاء الأحزاب، في بداياتها عادة، يكون الانتقاء ذكياً. بعد هذه المرحلة تبدأ الترهلات ويتم التصعيد بالأقدمية حتى وإن كانت الشكليات هي المؤتمر العام

والترشيحات من القواعد إلى القمة

التراتبيات. التراتبيات القبلية صارمة عادة رغم أنها لا تنظّم بقوانين مكتوبة. لا أحد يكسر "نهوة" الشيخ. شيوخ القبائل قد يجلسون في مجالس مفتوحة توحسى بالديمقراطية ويكونون خريجي جامعات محترمة ويقلبون برامج التلفزيون بين الفضائيات ويتراسلون بواتساب على الهاتف المحمول. لكنهم يمارسون ما كان يمارسه أباؤهم و أحدادهم من سلطة معنوية على القبيلة لا ترضى بأن يتم تحديها.

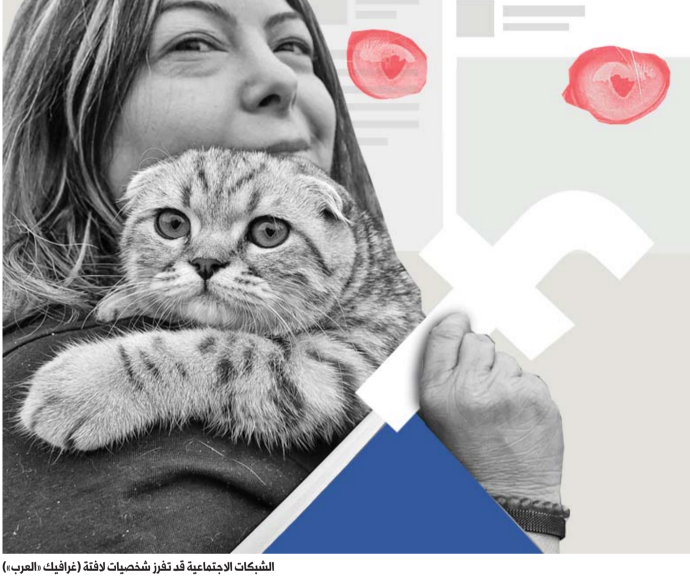
الناتجة عنها، لا أحد يتردد في استخدام خطاب التكفير عند بروز المعارضة أو حتى محاولات الإصلاح. الدين مؤسسة ثورية، ولكن في مراحلها الأولى فقط. في عالم الدين، هناك ثورة واحدة حدثت مند زمن وعلى الأمور أن تستقر بعدها، استقرارا نهائيا لا جدل فيه ولا فصال. أمانة الدين وضعت بين أيدي رجال الدين أو رجال السلطة المسلحة بشرعية

الحزييون يقصون رفاق الأمس بكل قسوة. الأحزاب تفرز قيادات عندما تكون في مرحلة السرية أو أول مراحل استلام السلطة. بعدها يكون الصراع والترقب والمنافسة هي الأساس. فـي الأحزاب الديمقراطية الغربية تكون العملية منظمـة وإن كانت لا تخلو مـن خيانات وتكتلات ودموع. في مجتمعات تختلط فيها السياسة بالقبلية، أو بالمبالغة بتصديق الدافع الأيديولوجي، قد يكون الإجراء للحفاظ على السيطرة هو العنف. رفاق يعدمون رفاقهم أو يستجنونهم أو

الشبكات الاجتماعية غيس، فهذه لأفكاره وتناقضاته وردود الآخرين عليه

في كل هذا تتم المحافظة على في المؤسسات الدينية والدول

> ليست مشروع تمرد على السلطة ومركزية القيادات والتراتبيات، بل هي أكثر من ذلك. قد تفرز شخصيات لافتة. قد تملك قداسة غير مباشرة وتوجّه الرأي. بعض هذه الصفحات بلا وجه معرّف واضح. هذا طبيعي. لكنها بقوتها وشعبيتها لديها قدرة استثنائية كامنة على خلق عناصس التمسرد على هذه الشسخصيات منذ أيامها الأولئ. صفحة فيسبوك لمثقف أو سياسي أو ناشط هي سجلً



هذا ربما سبب الحيرة التي يواجهها العالم الآن مع حركات الاحتجاج والتمرد. فلا مركزية الحركات شيء استثنائي، ولا تعرف مع من يمكن الحديث للحد منها أو مفاوضتها. بل إنها قد تتجمع علىٰ هدف وتختلف على أهداف مما يزيد

أو الساخرة، ربما قبل وصول رسائل من صعوبة تفسير الظاهرة والتعامل

لا يوجد مرشد أعلىٰ في صفحات فيسبوك، ولا زعيم تقف الدنيا عنده بكل وقار وإجلال، ولا رئيس للمكتب السياسي لحزب المتجمعين من أجل السعادة أو الغضب أو حقوق النحل. الكل سواسية كأسنان المشط

## مجتمع المراقبة أو الرّق الإرادي الجديد

ساد الظن بأن العالم يشهد ما توقعه جورج أورويل في روايته الشهيرة «1984» من إخضاع الناس لمراقبة الأخ الأكبر، ثم جيل دولوز كوجه حديث للعرّاف الذي يستشعر لحظات التفرّع، ويحاول رصد الاحتمالات الخطرة أو الإيجابية لما يلوح بريقه في الأفق، وكان حذر هو أيضا في كتاب «حاشية حول مجتمعات المراقبة» مما مخاطر الثورة الجديدة. ولكن ما نشهده اليوم فاق تلك المحاذير، لأن التكنولوجيا، التي كانت تكتفي بمراقبتنا ونحن نسعى داخل هذا العالم، صارت تهيئ لنا عالما حسب ميولنا ورغباتنا.



👤 لقد اتخذت مراقبة المجتمع على مرّ الأزمان خصائص نماذج ثلاثة، كما بين الفيلسوف الفرنسي مارتن لوغرو، تمّ مزجها ببعضها بعضا، مع الحرص على تخليصها بدهاء من بعدها الاستبدادي، أولها المشتمل الذي ابتكره الفيلسوف الإنكليــزي جيريمــي بنثــام، والثانــي الشَّاشِـة الشـمولية لـلاخ الأكبر التي تصورها جورج أوريل، والثالث المراقبة في العصر الإلكتروني كما وصفها دولوز. فأما الأول، أي المشتمَل، وهو بناء مصنوع بشكل يجعل المراقب يرى دون أن يُـرى، وينسب إلـي جيريمـي بنثام (1748–1832) الدي تصور مراقبة عقلانية تسمح بالجمع بين الأمن الجماعي وموافقة الأفراد، وكان بنشام قد عرض عام 1791 علىٰ المجلس الوطنى الفرنسي الندي تشكل عقب الشورة مذكرة حول المبدأ الجديد لبناء دور مراقبة، أي

مشروع سجن مثالى تكون فيه الزنزانات

الفردية مبنية في شكل حلقة يتوسّطها برج مركزي، يمكن للحارس أن يرى

. من داخله المساجين دون أن يبصروه.

وهو تجهيز يخضع لمبدأ الشفافية أو المراقبة بشكل يصيب الخيال أكثر مما

يصيب الحواس، ويضع مئات الرجال

رهينة لشخص واحد، ليكتسب نوعا من

الحضور الكوني. يقول بنثام: «أنْ يكون الفرد باستمرار تحت أنظار مراقب، فذلك يفقده القدرة على فعل الشسر، وحتى التفكيس في إتيانه.» هنذا النموذج، في حال نشره على نطاق المجتمع برمته، لا ينتج دولة شمولية بل مراقبة متبادلة للمراقبين والمراقبين، تسمح للمجتمع

الليبرالي بتثبيت ما يسمّيه بنثام «محكة

السرأي العام». ذلك أنسه كان ينظس إلى

الصحف والاقتراع وحياة البرلمانات كوكالة الأمن القومي الأمريكية NSA، كوسائل مراقبة مشتركة، وينظر للحد من الشاملة للاتصالات من طرف وكالات الأمن

الحرية عن طريق حـث كل فرد، باعتباره السرغافام» (الأحرف الأولـي لغُوغل، أبل، منحرفا محتملا، على تقدير مزايا امتثاله فيسبوك، أمازون، ميكروسوفت). «المراقبة والمعاقبة» أن «بنشام وضع مبدأ يقوم على ضرورة أن تكون السلطة مرئية وغير قابلة للتحقق منها. مرئية: أن تكون عينا السجين مشدودتين بلا انقطاع إلى الطيف العالى للبرج المركزي الـذى يُتجسِّس عليـه منه. وغيـر قابلة للتحقق: ألا يعلم السبجين ما إذا كان في تلك اللحظـة منظورا إليـه، ولكن ينبغي أن يكون واثقا من أنه دائما كذلك.» هذا النوع من السلطة، الذي يُخضع الأفراد من خُلال تأكيد رؤية دائمة لسلوكهم، عاد إلىٰ الظهور في هذه المرحلة عبر المراقبة

وتشـخيصهم لعيوبه مثل حسناته. هي

السبجلّ لردود فعله أيضا على الآخرينّ

وعلىٰ الأحداث بما لا يتيح له أن يختبئ

ينهار أو يفضح نفسه. كثيرون يحافظون

علئ احترامهم وجديتهم ونستطيع

ان نلتقط بسهولة ميــزان حســناتهم

هـذا لا يعني أن الجميع يسقط أو

خلف التصنع والترفع واللغة الجميلة.

جورج أورويل في روايته «1984»، ويطرح نوعا من المراقبة تتصل بسطلة مركزية شمولية، أداتها «شاشية» مثبتة في كل بيت هي عين الحزب وزعيمه الأخ الأكبر. في هذا المثال، لا تلغي المراقبة الحياة الخاصة فقط، بل تسعى إلى إخضاع الفرد إخضاعا راديكاليا، بالنفاذ حتى إلىٰ أفكاره. فالشاشك التي تتلقىٰ الأخبار وتبثها تهدف إلى التقاط كل السلوكيات والتعابير الناشرة، لمنع «جريمة التفكيس». هنا أيضا لا يعرف الفرد ما إذا كان مراقبا في هذه اللحظة أو تلك، ولا متى تدخل شيرطة الفكر على الخط، ومن

وسيئاتهم ونرجّح كفة. ولكن الفرق

هو أن جمهرة المثقفين أو السياسيين

الجيدين غير محصورة بعدد محدود أو

مقطوع مرتبط بحزب أو قبيلة أو طائفة

أو دين. لو وضع أحدهم مسمّىٰ لنفسه

علىٰ أنه الأمين العام لتجمع الناشـطين

المدافعين عن القضية الفلانية، سرعان

ما سيتلقى سيلا من الردود الناقدة

أو التوقعات السلوكية التي تقترحها



كابوس عصر رأسمالية المراقبة (غرافيك «الجديد»)

ثمّ كان الناس يتصـورون أنهم، كلهم بلا استثناء، مراقبون على الدوام، ذلك أن كل صوت يمكن أن يُلتقَط، وكل حركة يمكن أن تُلاحَـظ، إلا إذا كان صاحبها يلتحف

هـذا النوع من المراقبـة نجده البوم مع تطور سوق الوسائط الصوتية التي احتلت الصالونات والمطابخ وغرف النوم، وكذلك الفنادق والمدارس والمستشفيات، مثل أليكسا، التابعة لأمازون، التي تعدّ مئة مليون مستعمل، وتقترح خدمات من شيتى الأنواع، من طلبية عشاء أو مقطوعة موسيقية إلى محادثة ودية مع ذكاء اصطناعي حول موضوع فلسفي. تلك الأجهزة تسَّجل محادثات المستخدمين، حتى الأطفال، وهواياتهم المفضلة، لتنقلها إلى جيش كامل مـن الموظفين يتولـون تحليل تلك التسبجيلات وفكَ شفرتها؛ أي أن أمازون، علىٰ سبيل المثال، تستخدم حرفاءها كفئران تجارب، لتحسين الخدمات كما تزعم، ولكنها قد تستعملها لغايات مغايرة، مثل وسيلتها الأخرى رينغ، التي تدير كاميرات مراقبة مجهزة بوسائل التعرف على الوجه، ومتصلة مباشرة بمخافر الشرطة في بعض الأحياء . الأميركية. تلك الوسائل، التي استعملتها في البداية وكالات مكافحة الإرهاب والأنظمة الاستبدادية، يمكن أن تشكل رافعة نفوذ هائلة، في قطيعة تامة مع الحريات الفردية التي تضمنها الأنظمة الديمقراطية.

وأما النموذج الثالث، فهو الذي تحدث عنه جيـل دولوز في كتابه «هامش حول مجتمعات المراقبة» الصادر عام 1990، أي عقب سـقوط الشيوعية وقبل أن تحدث الثورة الرقمية انقلابا على نظام المجتمعات، فقد جمع دولوز علامات متفرقة عن تحول لـم ينتبه أحد لحدوثه، كنهاية المجتمعات التأديبية بالمعنى

الذي ذهب إليه بنثام وفوكو، تلك التي تقوم على فضاءات حبس مغلقة، فقد كتب يقول: «إن محتمعات المراقبة بصدد الحلول محل المجتمعات التأديبية. وعزا تكنولوجيا الحواسيب والسيبرنطيقا، التي باتت تسمح للمجتمعات الحديثة بالعمل «وفق مراقبة مستمرة واتصال فوري»، فكانت النتيجة أنْ عوضت المؤسسة المصنع، مثلما عوض التكوين المستمر التربية، والمراقبة المستمرة الامتحان، فبعد أن كانت المجتمعات التأديبيــة محكومة بكلمــات نظام، تحدّد الفرد بمكان ورقم، صارت مجتمعات المراقبة تمنحه «كلمات سرّ».

هذا النوع من المراقبة نجده اليوم مع تطور سوق الوسائط الصوتية التي احتلت الصالونات والمطابخ وغرف النوم، وكذلك الفنادق والمدارس والمستشفيات

ودولوز استبق ما نعيشه اليوم حين لاحظ أن الذكاء الاصطناعي لا يتعامل مع الفئات الاجتماعية أو مصائر الأفراد، بل مع أثار سلوكية مخزّنة في بنوك معلومات، وكتب يقول: «إن الفرد صار متعدّدا، والجماهير أصبحت عيّنات، والمعطيات أسـواقا أو بنوكا.» كما لاحظ أن المقاومة نفسها اتخذت أوجها أخرى، فقد نابت القرصنة عن الإضراب، وصار بإمكان الفرد أن يغير شقته، وشارعه، وحيه بفضل بطاقة إلكترونية تستطيع أيضا رفع كل الحواجن، لأن المهم ليس الحاجز، بل الحاسوب.