# شهرزاد الكاتبة في مواجهة سلطة الذكورة

## تجربتان نقديتان عربيتان في حقل الخطاب النسوي وموقع المرأة في الوعي العربي المعاصر

آمنة بلعلى

لشعر العربي في مطلع الألفية الثالثة

تشهد الساحة الثقافية العربية حضوراً خافتا للمرأة في مجال الكتابة الفكرية والنقدية، مقارنة بحضورها في مجال الكتابة الإبداعية، فهي قد فرضت وجودها في حقلي الروآية والشعر، ما جعلها أقسرب إلى روح الإبداع الأدبى. فقد نحصى أسماء قليلة عُرفت باهتماماتها ألفكرية والنقدية على غرار فاطمة المرنيسي، ألفة يوسف، أم الزين بنشيخة السكيني، آمنة بلعلي، هالة الوردي... وغيرهن، في مقابل هذه الأسهاء سنجد صعوبة في ذكر الأسماء النسوية الإبداعية، فهَّنَّ من الكثرة ما لا يتسع لهنّ هذا المقال برمته.



ناقد جزائري

لونيس بن علي

عقى أن نعيد مرة أخرى اجتراح الســؤالُ القديم: لماذا يقــلُ حضور المرأة في حقلي الفكر والنقد؟ هل يعكس ذلك طبيعتها الجوهرية التي تميل إلى العواطف والانفعالات، ما يجعل الإبداع الأدبى هو أكثر الأشكال التعبيرية الملائمة لها؟ ومن جهـة أخرى هل يعنى هذا بأنّ التفكير وظيفة ذكورية لا يمكنّ للمرأة اقترافها؟

في كتابه "المرأة واللغة" عرض علينا الناقد السعودي عبدالله الغذامي موقف الثقافة العربية القديمة من المرأة المثقفة، وتحديدا علاقتها بالكتابة وبالتفكيس والإبداع. وسننهى قسراءة الكتاب باستنتاج خطير وهو أنّ الثقافة العربية القديمة وضعت المرأة خارج دائرة الثقافة، بل اعتبرت ممارستها للتفكير وللكتابة، علىٰ وجه خاص، خطرا يتهدد المُجتمع. وقد سيرد علينا الكثير من الاقتباسات التي استلها من أمهات الكتب التراثية، أتفقت في معظمها بضرورة الحيلولة دون ممارسة المرأة

لقد تحدث الغذامي عن القسمة الثقافية كما استنتجها من خلال قراءته للتراث العربي القديم؛ وقد أبرزها في نقطتين: أوّلا أنَّ الرجل يمثّل اللفظ/الدال، في حين تمثّل المرأة المعنى/المدلول. وثانيا: يحتكر الرجل الكتابة، أما المرأة فنصيبها هو سرد الحكايات.

🥊 تعرّضت آمنة بلعلى في كتابها «سيمياء الأنساق: تشكّلات المعنى في الخطابات التراثية» إلى واقع النقد العربي المعاصر، الذي وصفته بالواقع المأزوم أو المريض؛ وقد أرجعت الأسباب إلى غموض الخطاب النقدي العربى

لقد بلغ بالنحويين العرب إلى القول بأنَ اللغة مذَّكُرة، وأنها تنتمي إلىٰ الممارسات الذكورية، لهذا يكون دخول المرأة غمار الكتابة اقتحاما لعرين الرجل؛ إذ كيف يُمكنها استعمال لغة هي نتاج للمركزية الذكورية؟ يقول الغذامي "ليست المرأة فيها (أي في اللغة) سوى مادة لغوية قرّر الرجل أبعادها ومراميها وموحياتها" (المرأة واللغة، ص 8).

#### رمزية شهرزاد

تنتمي اللغة في نسق الثقافة العربية إلى الرجل بكل حمولاته الثقافية والسياسية والاجتماعية؛ فالمرأة لا تعدو أن تكون إلا موضوعا لتلك الثقافة وليست طرفا فاعلا فيها، كما هو الشأن لحضورها في الأعمال الأدبية شعرا ونثرا؛ فهي تحضر في شكل موضوع لا

وضمن ثنائية الموضوع والذات، كانت رمزية شهرزاد في قصص ألف ليلة وليلة، محاولة كسر هذه الثنائية، حيث أصبحت، أي شهرزاد، صاحبة سلطة علىٰ السرد وعلىٰ الرجل في الآن نفسه، وإدا استعرنا تعبير الغذامي دائما، فالحكاية كانت بالنسبة إليها طريقة

لترويـض الذكورة ممثلة في شـخصية

وعلىٰ طول التاريـخ الثقافي للمرأة العربية، فلقد كانت موضوعا للكتابة أكثر مما كانت فاعلا للكتابة، ناهبك عن أن حضورها اقتصر في نظم الشعر أو سرد الحكايات، وندر حضورها في مجال الفلسفة والفكر والنقد وحتى الفقه.

وفي العصر الحديث، وإلى غاية

شهريار. لكن يبقى السوَّالُ المُحرج: ألا

يُمكن أن تكون شهرزاد نفسها صناعة

بداية القرن العشرين كان صوت المرأة غائبا في الثقافة العربية التي كانت تشهد عصر نهضتها، وباستثناء حضورها في فضاءاتها الخاصة، فقد كانت غائبة عن الفضاء العمومي؛ ففي مصر، علي سبيل المثال، كان ظهور الكتابات النسائية باهتا جدا، بل لم يكن النشس بالنسبة إليهنّ إلاّ بتفويض من الرحال أمثال محمد عبده وسلعد زغلول ولطفى السيد وطه حسين. ومع ازدياد انفتاح المجتمعات العربية على الثقافات الأوروبية والغربية طرأت تحولات كثبرة فيها، ومن مظاهرها اقتحام المرأة للفضاء ومي، وظهور أصوات غـرار مي زيادة وباحثـة البادية ونبوية موسيى، اللائى كتبن عن اضطهاد المرأة في المجتمع العربي (يُنظر: كتاب "النساء يطَّالبن بارث الإسلام"، ميريام كوك، ترجمة رندة أبوبكس، القاهرة: المركز

القومى للترجمة، 2006). وفي هذه الفترة، بدأت الشخصيات النسوية تتبوِّأ مكانا في سرديات الروائيين العرب، و"سواء أكانت صورهن واقعية أم مثالية رومانسية، قامت النساء بأدوارهن في هذه الروايات، ولكنهن لم يكن يتحدثن بأصوات نسائية عن مفاهيم أنثوية" (ميريام كوك، ص

نفهم هنا بأنّ قمع المرأة تجلّى حتى داخل هيذه الروايات من خلال حجب أصواتهن وتحويلهن إلى مجرد كائنات بلا أصوات. لقد استعار لهن الرجل صوته، وهذا في ذاته ينتمي إلىٰ أفعال الاستلاب. وهنا نذكر رواية "زينب " لمحمد حسين هيكل، ورواية "دعاء الكروان" لطه حسين التي نشرها عام

لقد ظهرت المرأة في هذه المرحلة إما كرمــز للوطن، أو في صورة العاهرة، "إنّ الشخصيات النسائية التي نالت تصويرا أكثر وضوحاً هي شخصيات العاهرات. ويبدو أنه بسبب وجودهن على هوامش المجتمع، لم يكن عليهن الاندماج في نسيجه كأمهات أو زوجات أو أخوات أو بنات. لم يلمسن للوضع الراهن. لقد كنَّ فــى المجال العام ولكنهن لم يكنَّ فيه" (ميريام كوك، ص 129- 130). بمعنى أخر، فإنّ الروائي- الرجل كان السبّاق إلى إعطاء أدوار سردية للشخصيات

يمنحها صوتاً أو أصواتاً.

صوتها الخاص.

صحيح أنّ هناك أصواتا نقدسة وفكرية نسوية استطاعت أن تزاحم جوقــة الرجــل، بــل وتفرض نفســها لا بوصفها "تابعا يطالب بحقه في الكلام"، إذا ما أخذنا بمصطلح غياتري سبيفاك، لكن بوصفها ندًا في هذا الحقل.

#### تجربة جزائرية

نودٌ في هذا المقال أن نأخذ نموذها مهما لأحد الناقدات الجزائريات، وهي الدكتورة أمنة بلعلى والتبي نقديا وأكاديميا نسوياً مهماً، ليس في المشهد النقدي والجامعي الجزائري فحسب، بل تجاوز حضورها حدود الجزائر؛ فكتاباتها النقدية والأكاديمية هي من الثراء والتنوّع والأهمية ما بوّاها المقام العالي في ساحة البحث والنقد.

أمنة بلعلي، أستاذة التعليم العالي بجامعة مولود معمري بتيزي وزو، وهي أيضا ناقدة استطاعت من خلال متابعاتها النقدية للمتون الأدبية الجزائريــة والعربيــة أن تُحــرّك الميــاه الراكدة، وتدفع بالممارسة النقدية إلى مستوياتها العالية، حيث يتمازج الطرح الأكاديمي المنهجي من حيث مقارباته العلمية الدقيقة بالأسئلة النقدية والثقافية الحيوية التي تمسّ الإنسان والخطاب في الجزائر.

تخصصها في مناهج تحليل الخطابات الأدبية والثقافية، متجاوزة الإطار النظري الصارم لهذه النظريات، لأجل استنطاق النصوص الأدبية من الداخل. ولها مؤلفات عديدة ومتنوعة منها "المتخيل في الرواية الجزائرية من المتماثــل إلىٰ المختلــف" (2011)، "تحليل الخطاب الصوفي في ضوء المناهج النقدية المعاصرة" (2010)، "سيمياء الأنساق: تشكّلات المعنى في الخطابات التراثية" (2013)، "أثر الرمز في بنية القصيدة العربية المعاصرة" (1995)، و"تجليات مشسروع البعث والانكسار في الشعر العربي المعاصر" (1995).

تحظىٰ بلعليٰ باحترام في الوسط الجامعي أساتذةً وطلبةً، فقد كأن لها

النسبوية في أعماله الروائية، لكنه لم

كان على المرأة إذن أن تتجاوز الكوجيطو الأفلاطوني "أنا أفلاطون، أنا الحقيقة"، حيث اختزل أفلاطون هذه الحقيقة في شـخصه بوصفـه ذكرا، ما يستلزم بأنّ الرجل هو حارس الحقيقة، وهـو حامل مفاتيحها، مقصيا الصوت الآخر الذي هو صوت المراة. إنّ معركة المرأة لم تكن فقط لأجل الدفاع عن حقوقها الاجتماعية والسياسية لكن أيضا دفاعا عن حقها في امتلاك الحقيقة وفي امتلاك

ويُعرف عن الأستاذة بلعلى

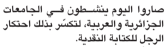
الفضل في تكوين أجيال من الباحثين،



اللغة في نسق الثقافة العربية تنتمى إلى الرجل بكل

حمولاته الثقافية والسياسية والاجتماعية؛ فالمرأة لا تعدو أن تكون إلا موضوعا لتلك الثقافة وليست طرفا فاعلا فيها، كما هو الشأن لحضورها في الأعمال الأدبية شعرا ونثرا؛ فهي تحضر في شكل موضوع لا في شكل ذات





إنّ المتتبع لكتابات بلعلى يجد تنوعا مثيرا، فهي لا تجد صعوبة في الانتقال بين النص التراثى بأسئلته القديمة، وإشكالياته المتعددة وبين النظريات الحديثة والحداثية التي اقترحت أدوات جديدة لمقاربة الخطاب المعرفى قديمه وحديثه؛ فقد كتبت عن التصوف كتبا ومقالات، كما كتبت عن المتخيّل في الروايــة الجزائريــة بتقديم قــراءات في متون روائيــة جزائرية وتحليلها تحليلاً منهجيا عميقا. كما كتبت عن أنساق الثقافة العربية، وهي فضلا عن ذلك لها حضور في المجلات، سواء أكانت جامعية أم ثقافية، محلية أم عربية. إنها تمثل الصوت العميق للمرأة الناقدة التي نسفت الكثير من الأحكام الجاهزة في أنّ المرأة لا يمكن لها أن تفكر منهجياً، ولا يمكن لها أن تخوض في قضايا النقد

تعرضت أمنة بلعلي في كتابها "سيمياء الأنساق: تشكّلات المعنى في الخطابات التراثية" إلىي واقع ال العربي المعاصر، الدي وصفته بالواقع المأزوم أو المريض؛ وقد أرجعت الأسباب إلى غموض الخطاب النقدي العربي، حيــث فقد قدرته علــى التواصلُ بالقرّاء. هـل نشــتم، عبر هــذه الكلمــات، رائحة نقد خفى للنسق الذكوري الذي يمثله المصطلتح النقدي الذي ينتمي إلى المؤسسة الذكورية؛ فبغموضه وانغلاقه يصبح النقد مأزوماً، لتأتي امرأة ناقدة، تكشف عن بواطن الأزمة.

### هيمنة غربية

لقد انتقدت بلعلى اضطراب المصطلح النقدي واختلافه من متن نقدي إلىٰ أخر، وكدا هيمنة الثقافة الغربية على وعي النقاد العرب، ثمّ عجز هذا النقد عن إقامةً علاقة سليمة مع الواقع/النص العربي، ووصفت هــذا الْإشــكالَ بأنــه تاريخيّ، وفسرته بأنه "نتاج طبيعي لسيرورة الثقافة العربية، ولكن هذه الطبيعة لا تعنى الصحة والسلامة فهي بمعنى أدق تصف الحالة ولكن لا تبرّرها" (سيمياء الأنساق، ص 12).

وأمام حتمية "الحداثة"، فليس شرطا أن تنغرس هذه الأخيرة بالقوة في التربة العربية دون مراعاة للشروط الثقافية للمجتمعات العربية. في هذه الحالة، ستغدو الحداثة المفروضة عائقا أمام التحديث والتطور.

إنّ السّــؤال الأساســي بالنسبة إلى بلعلىٰ يتمثل في البحث عن كيفية جعل الأدب والنقد الأدبي العربيين يؤديان وظيفتيهما التقنية والثقافية، ثمّ كيف يمكن بناء نقد عربى غير منقطع

كان على المرأة أن تتجاوز الكوجيطو الأفلاطوني «أنا أفلاطون، أنا الحقيقة»، حيث اختزل أفلاطون هذه الحقيقة فی شخصه بوصفه ذکرا، ما يستلزم بأنّ الرجل هو حارس الحقيقة، مقصيا الصوت الآخر الذي هو صوت المرأة

رحلة إثبات الذات على الساحة الثقافية (غرافيك الجديد)

عن تراثه وغير منفصل عن واقعه. علاقة النقد الأدبى العربى بالمناهج والنظريات الغربية تطرح مشكلات كْتْسِرة، منها أنّ التعامل معها كان في مناى عن سياقها الكلّي، وعدم ربط الجزئيات المفكر فيها بالكليات الصادرة عنها، حيث كثيرا ما تكون الظواهر الجزئيــة محــط انهماك نقـدي قد يصل إلىٰ درجة التعصب أكثر من واضع تلك النظريات والمناهـج. تقول بلعلى "ولعل هذا التعصّب هو الذي أنتج مشكلات في مبدأ الشمول، والسقوط في الانتقاء والتبعية للغرب أو الرفض" (سيمياء الأنساق، ص 13).

تحدثت آمنة بلعلى عن السيميائيات التي توغلت داخل الثقافة العربية؛ حيث تقول إنّ هاجس السيميائيات هو البحث عن مبادئ عامة تنتظم الأنساق الدالة وفقها، وهي تطلع إلى مختلف الأنظمة الخطابية والتواصلية وإلى مختلف الثقافات، إلا أنها تأسست على مرجعية فكرية غربية تمتد إلى التراث اليوناني. هــذا ما دفعها إلى تبنيها لأجل الكشــف عن تصورات العرب المسلمين عن العلامة والدلالة ضمن أنساق الثقافة العربية.

ومن بين التساؤلات التي واجهتها 'كيف يُمكن أن أنظر إلى الأنساق التراثية سيميائيا، وهل يكفي التعرّف على النظريات الغربية في مجال علم السيمياء حتى يكون الطريق يسيرا لإعادة قراءة هذه الأنساق وتشكلات المعنى فيها؟" (سيمياء الأنساق، ص 15). يهدف كتابها إلى إعادة تأويل المعرفة

التراثية وخطاباتها باعتبارها أنسساقا دالة صير لها أصحابها جهازا منهجيا متكاملا. وتقول إنّ نظرتها إلى مباحث التراث هي نظر في طبيعة اللغة الواصفة التي اصطنعها علماء العربية في فهم كيفيةً تشكّل العلامة، وإدراك طريقة إنتاج

المعنى وتبين السبيل المؤدية للدلالة. إننا أمام كتاب ذي حمولة معرفية ونقدية لا يستهان بهما، ينطلق من رؤية أنثوية عميقة لإشكاليات عويصة كانت حكرا على الرجال، في حين أنَّ الأستاذة أمنة بلعلئ فرضت صوتها النقدي