🥒 تكشف آخر دراسة قامت بها

الغارديان، قبل شهر، عن استمرار

كتاب الطفل، حيث ما زال الذكور

يستحوذون على الكتب المصورة.

التقرير السنوي الخاص بالتعدد

في هوليوود، الذي تنجزه جامعة

السينمائي الأميركي. وإذا كانت هذه الحصيلة غير

المشرفة لمكانة المرأة تُسجَّل داخل

بلدان يعرف عنها انتصارها للمرأة

ولحقوقها، وعرفت نضالات نسائية

خلال عقود بحثا عن مكان أفضل للمرأة، فلنا أن نتصور الوضعية داخل فضاءات

أخرى، حيث ما زالت المرأة تكافح من

أجل حقوقها البسيطة. أن تكتب مثلا

بدون أن يبحث بعض القراء من ذوي

النية السيئة عن حضور الجنس داخل

الحضور الباهت للمرأة على مستوى

وتلتقى هذه النتائج مع معطيات

كاليفورنيا، والذي يؤكد بدوره الحضور الباهت للمرأة على مستوى الإنتاج

الصحيفة البريطانية العريقة



# المرأة الكاتبة بين الحضور والتخفي

حسن الوزاني

كاتب مغربي

## «كرافت» رواية تعيد طرح سؤال: لماذا يوجد الشر في العالم؟

فيلسوف يذهب

في رحلة مجنونة لنيل مليون دولار

يمكن للرواية أن تناقش أهم القضايا وأن تنقد الواقع بسلاسة قل نظيرها، لكن أثبتت عدة تجارب روائية على غرار ميلان كونديرا قدرة هذا الجنس الأدبى على طرح أعمق وأصعب الأسئلة الفلسفية، وخلق مجالات أخرى للتساؤل، رغم أن الرواية أتت في بدايتها كإجابة بينما كان التساقل حكرا على الشعر. الأسئلة الفلسفية الكبرى نجدها اليوم حتى في كتابات روائيين جدد مثل السويسري يوناس لوشر، الذي اختار الفلسفة طريقا لروايته الأخيرة "كرافت".



حصل الكاتب والروائي السويسري

محمد الحمامصي

يوناس لوشر على جائزة "بيرنر" للأدب عن روايته الأولى "ربيع البربر" وحاز على جائزة "الكتاب الألماني" في القائمة الطويلة، عن الرواية نفسهاً. وتحمل روايته الأخيرة "كرافت"

الكثير من تساؤلاته وأفكاره وخبراته بدءا من عمله مدرسًا في مرحلة التعليم الأساسي ببرن، مرورا ببضع سنوات قضاها يعمل في مجال صناعة الأفلام فى ألمانيا، ودراسته فى مدرسة ميونيخ للقُلسفة ليحصل عقب تخرجه على الدراسات العليا في الفلسفة، ثم عملِه محررًا أدبيًا حرًا في الصحافة، وباحثًا في معهد العلوم والتكنولوجيا في ميونيخ، وانتهاء بتدريسه مادة "علم الأخلاق" في مدرسة الاقتصاد بالمدينة نفسها، ومحاضرته في الأدب المقارن كأستاذ زائر في جامعة ستانفورد

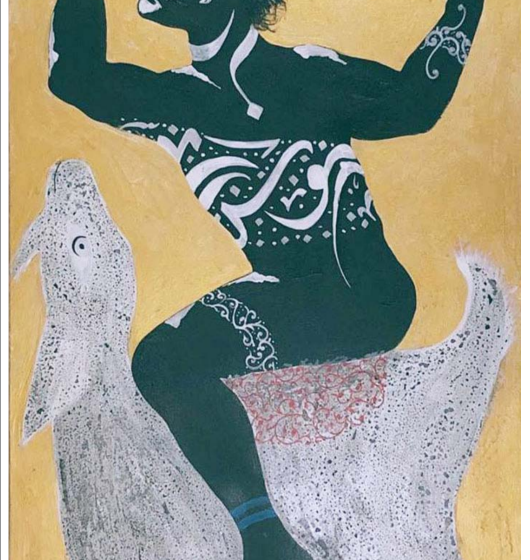
### جائزة المليون دولار

تصحبنا رواية "كرافت"، التي ترجمها معتنز المغاوري وصدرت أخيرا عن دار العربي للنشر، في رحلة إلىٰ حاضر "وادي السليكون" وعبر تاريخ ألمانيا في الثمانينات، تعكس خبرة لوشس بالسينما وعلاقته بالفسلفة والاقتصاد، حيث يتجلئ الأسلوب الفلسفي العميق. فهي عن بروفيسور فے، اللغویات اسمه "کرافت"، یعانی مشـــاكل كبيــرة مع زوجتــه لا مفر منها افة إلىٰ أزماته الما، وقد وقعت عيناه على إعلان أرسله له صديقه "إستيفان"، البروفيسور في جامعة ستانفورد، عبر الإيميل. كان لإعلان عبارة عن مسابقة لمناقشة فكرة فلسفية تحت عنوان "رغم أن كل الأشبياء كاملة، هل هناك فرصة لجعلها أفضل؟"، وأفضل إجابة تفوز بملبون دولار. فينتهز "كرافت" هذه الفرصة كي يتخلص من كل مشاكله الزوجية والمادية ويقرر الاشتراك في المسابقة.

إنها رواية اختار فيها لوشر أن يجعل "كرافت" غير اجتماعي، عميقًا، فلسفيًا، ينظر إلى الأمور نظرة مختلفة، تجمع شـخصيته بين السخرية والكآبة؛ كى يثير عقل القارئ، كرافت ويجعله يتعملق بفكره هـو أيضًا ويصل إلى إجابة لمصور الرواية الذي هو الذات الإلهية،

والكون، والخير والشرعن طريق الدراسة والبحث وليس عن طريق الاقتناع الفطري.

كتب لوشير مقدمة للترجمة العربية كشف فيها عن ولادة فكرتها والتساؤلات التي استدعتها، قال "لقد حظيت عام 2012 بفرصة قضاء تسعة أشهر كباحث زائس بجامعة 'ستانفورد' في 'وادي السليكون' بكاليفورنيا. وسرعان ما بدا لے ہناك، عندما تحدثت مـع أصحاب الشركات الناشئة وطلاب الدكتوراه والمبرمجين، أننا نتكلم لغات مختلفة، وأن رؤيتنا للعالم تختلف شكل جوهري. هذا الاختلاف الجوهري يتمثل



رحلة ساخرة في زمن المال (لوحة للفنان بسيم الريس)

ولفت الكاتب إلى أن الرواية أيضا

تصحب القارئ "في رحلة إلى ألمانيا

التي قسمها 'سـور برلين' إلـى دولتين

في فترة الثمانينات. حيث نلتقي هناك

ب كرافت في مرحلة الشبباب. كان 'كرافت'

يدرس آنذاكَ في برلين الغربية ويكرِّس

اهتمامه للسياسة الاقتصادية الليبرالية

للرئيس الأمريكي 'رونالد ريجان' ورئيسة

وزراء بريطانياً 'مارجريت تاتشر'.

راقب 'كرافت' بحماس فكرة الدولة

ذات المؤسسات القويـة التـي ينبغـي

أن تضمن تحقيق العدالة الآجتماعية.

وهى تستبدل بفكرة ترك تشكيل المجتمع لقوى السوق الحر والقطاع الخاص.

هذا الصراع الأيديولوجي الذي يصطدم

به مجددًا بعد ثلاثين عامًا في 'وادي

علىٰ سقوط 'سور برلين' عام 1989 وإعادة

توحيد ألمانيا الشرقية وألمانيا الغربية

وأنهيار الاتحاد السوفيتي الشبيوعي

وإعلان الغرب الرأسمالي انتصاره

الساحق على التاريخ. لكن كان على

كرافت أن يعرف أن الأمر ليس بهذه

وختم لوش "أصبح 'كرافت' شاهدًا

السليكون' ".

في التفاؤل غير المنقطع بالتكنولوجيا والتقدم، ذلك التفاؤل الذي اصطدمت به في الكثير من الأحاديث. كان الكثير المتشائم، والساخر، ممّن تحدثت معهم على قناعة تامة بأن كل مشاكل البشرية الرئيسية يمكن حلها بواسطة تطبيق ذكى أو تقنية جديدة. أمًّا أنا فعلى العكس منهم، دائمًا أصر السليكون» علىٰ أن مشاكل البشرية الرئيسية يمكن حلها بطريقة مثالية عن طريق مؤسسات ديمقراطية. لكن أكثر ما أصابني

بالحيرة أن تلك الأحاديث

🧻 تحولت سريعًا إلى نوع

من الأحاديث التسويقية؛

فنصف مَن تحدثت معهم بدا

أن لديهم بعض الأفكار الرائعة

علىٰ غرار: الفيسبوك، وغوغل،

وأوبر، ويرغبون في تسويقها

ولهذا جاءت أحاديثهم مليئة

بالمبالغات الوقحة والتفاؤل غير

وأضاف أنه بسبب هذه

الحيرة نشات فكرة كتاسة

رواية يسافر بطلها الباحث المتشائم،

والساخر، والمنهك، القادم من أوروبا

-التـي وصفهـا وزير الدفـاع الأميركي

السابق رامسفيلد بـ"القارة العجوز"

بشيء من الاحتقار- إلى "وادي 

أوضـح لوشـر "يحصل ريتشـارد

كرافت -هكذا أسميت بطل الرواية،

الباحث الألماني في العلوم الإنسانية-

يلتقى بشباب كاليفورنيا المتفائلين.

رحلة في الزمن

وقد قام الفيلسوف الألماني لايبنتس في بداية القرن الثامن عشر بصياغة إجابته الشهيرة عن سؤال الثيوديسيا'. جاءت إجابته كالآتي 'إن صفة الكمال لا يمكن أن تنطبقً سوى على الإله وحده'. وبالتالي فإن العالم الذي نعيش فيه هو أفضل العوالم الممكنة على الرغم من وجود

وأشسار إلىٰ أنه "في عام 1755، حدث زلزال مدمر في مدينة الشبونة وراح

رواية يسافر بطلها الباحث والمنهك، القادم من أوروبا «القارة العجوز» إلى «وادي

علىٰ دعوة للسفر إلىٰ وادي السليكون للمشاركة في مسابقة علمية. يحصل صاحب أفضّل إجابة -في هذه الحالة إجابة متفائلة - عن ســؤال السابقة على مبلغ مليون دولار. جاء ســؤال المسابقة كالآتي 'لماذا كل شيء علىٰ ما يُرام، وعلىٰ الرغم من هذا يمكن جعله أفضل؟'. هذا الســؤال في الأساس ليس سوى صياغة حديثة لسؤال 'الثيوديسيا' القديم: لماذا يسمح الإله بوجود الشر في العالم، على الرغـم من أن قدرته ورحمته وسعتا كل شـــيء؟ هذا الســـؤال الديني الفلســـفي القديم كان دائمًا يتعلق بالتفاؤل

ضحيته عشرات، بل مئات الآلاف من

البشر. انتشار خبر هذه الكارثة سريعًا في أوروبا وزعزع التفاؤل السائد آنذاك. كيف يمكن أن يكون عالمنا أفضل العوالم الممكنة ويلقى مئات الآلاف حتفهم دون أى ذنب؟ كرد فعل على تلك الكارثة، كتب الفرنسىي 'فولتير' روايـة 'كانديد' التي جاءت في شكل نقد متشائم وساخر لتفاؤل الايبنتس، هذا الصراع نفسه بين التفاؤل والتشساؤم يظهر من جديد في روايتي 'كرافت'".

نصوصها، وأن تمر في الشارع بحرية بدون أن تتعرض للتحرش. ولعل إقصاء المرأة، أو تناسيها، سواء علىٰ مستوى التأريخ الأدبي أو علىٰ مستوى الحقوق العادية ليس أمرا جديدا. ولذلك سيحرص، على سبيل،

عالم مغربي، وهو عبدالله كنون، في كتابه الشهير "النبوغ المغربي"، على التقاط أسماء الأديبات والمفكرات اللواتي طبعن، خلال قرون، تاريخ لأدب والفكر بالمغرب، واللواتي جرت العادة أن يسكت عنهن تاريخ الحركية الثقافية بالمغرب، وإن كان عبدالله كنون اختار الوقوف، بشكل سريع وعابر، عند الأسماء النسائية في آخر الفصول. وفي جميع الأحوال، سنقف مع

عبدالله كنون وبعض المصادر الأخرى عند عدد من التجارب النسائية الثقافية، وعلىٰ رأسها الشاعرة رميلة. ولعلها الأولئ التي كانت تكتب قصائدها باللغة العامية المُغربية. وإذا كان تاريخ الأدب الآن لا يحتفظ بقصيدة لها، فإن الشاعرة ما زالت تحضر عبر قصيدة شاعر آخر اسمه ابن غزالة. وكان قد سقط في حبها، وكتب قصيدته "العروس"، في التغزل بها، باللغة العامية أيضاً. وسينتهى الرجل مقتولا، بسبب قصيدته الجريئة، التي يصف فيها نفسه بالصياد الذيّ استطاع اقتناص طريدته. والتي لم تكنُّ في نهاية المطاف إلا أخت الخليفة الموحدي عبدالمؤمن بن على،

الذي عُرف بصرامته الدينية. لن تكون الشاعرة رميلة هي الأخيرة، وإن لم يسجل التاريخ الأدبى المغربي تجرية حب انتحارية أخرى بنفس قوة ما حدث لابن غزالة. سيعرف العهد بروز أسماء نسائية أخرى، من بينها الشاعرة أم الحسن بنت أحمد الطنجالي، وقد كانت، كما يُعرفها ابن الخطيب، تجمع بين الكتابة الشعرية والمعرفة الطبية، متقاسمة المجال الأخير مع اسم آخر وهو عائشة بنت الجبار.

وإذا كان يحسب لعبدالله كنون وقوفه عند بعض الأسماء النسائية، وإن كان ذلك بشكل عابر، فقد اختار كل من محمد بن تاويت ومحمد الصادق عفيفي السكوت في كتابهما المشترك "الأدب المغربي"، الصادر في بداية ستينات القرن الماضي، الصمت عن إسهامات المرأة في مسارات تكون وتطور الأدب المغربي، مكتفيين بذكر اسم امرأة واحد، وهي فاطمة أم البنين، والتي كانت وراء تأسيس جامع القرويين

بمدينة فاس المغربية. والحقيقة أن ذلك لا يبدو اكتشافا، فأصغر طفل في مدينة فاس، أو في غيرها من المدن والقرى المغربية، يحفظ هذا الاسم عن ظهر قلب. ولا يبدو أمر التناسي عاما، إذ نجد

من المدهش أن يُقر عالم مغربي كبير، وهو عبدالرحمن بن زيدان، وهو الذي كان مؤرخا رسميا للدولة العلوية، بأنُّ من بين من أجازوه، عالمة من المدينة المنورة، وهي أمة الله بنت الشيخ عبدالغني. وهي نفسها التي أخذ عنها أيضا عالم مغربي كبير آخر، وهو عبدالحي الكتاني، حيث يشير في مقيدته، التي دون فيها لرحلته الحجازية، إلى أنه لم يجد في الرواية، في الحرمين، إلا الراوين عن، باستثناء امرأة ورجل. فأما المرأة فهى نفسها التي أجازت ابن زيدان، وأما الرجل فهو بهاءً الدين الأفغاني. خلال الشهر الجاري، أثير نقاش

على صفحات الويب، وهذه المرة داخل المغرب، وهو يهم غياب الأصوات النسائية على مستوى مجلة الثقافة المغربية، الصادرة عن مؤسسة رسمية وهي وزارة الثقافة المغربية. وكأن المُبادر بإثارة النقاش مصحا، كما كان رد إدارة المجلة محقا، بتأكيد أن المواد الثلاث المنشورة في المجلة هي ما تم



### هناك غياب للمرأة الكاتبة، ثم إن مفهوم «الكتابة النسائية» صار أشبه بسجن ترفض الكاتبات الحقيقيات دخوله

وكنت شخصيا قد عشت الأمر حينما كنت أتولئ مسؤولية مديرية الكتاب، حیث کان پهمنی، بشکل خاص، أن تکون ضمن لجان جائزة المغرب للكتاب نساء باحثات. وكلما اكتشفت اسما جديدا، كنت أطمئن على مصداقية عمل اللجان. وقد يكون ذلك بسبب صورة صرامة المرأة كما قد نتخيلها، بدون أن يمس ذلك بمصداقية الرجال.

أما فيما يخص التصنيفات، فهي، في جميع الأحوال، لا مكان لها في حالة الكتابة. إذ صار مفهوم "الكتابة النسائية" أشبه بسجن كبير، ترفض الكاتبات الحقيقيات دخوله. ولعل ذلك ما يفسر، بالإضافة إلى أسباب أخرى، جانبا من أسباب لجوء عدد من الكاتبات إلىٰ التوقيع بأسماء مستعارة، بما فيها الأسماء الرجالية. فجورج إليوت ليس في الحقيقة إلا الروائية ماري أن، وهي التّي اختارت التخفي وراء اسم رجل، لكى تستطيع أن تعيش حياة هادئة، الأصول الروسية، إلزا تريولي فستختار اسما رجاليا هو لورون دانييل لتوقيع روايتها الوحيدة "عشاق أفينينو"، وقد أصدرتها في فترة دخولها للعمل السرى، في إطار المقاومة الفرنسية. وإن كان صديقها الشاعر الشهير أراغون قد فضح الأمر، حين وضع اسمها الحقيقي في عنوان ديوانه الشبهير "عيون إلزا".

أما الأمر المفارق، فهو أنه يندر أن يتخلى كاتب عربى أو كاتبة عربية عن اسمه أو عن اسمها، حتىٰ في أقسىٰ الظروف. ولعل ذلك من باب عدم التخلي عن أمجاد في الأفق. وحده الروائي محمد مولسهول فعلها حينما اختار التوقيع باسم زوجته ياسمينة خضرا. وإن كان قد فُضَح السر فيما بعد!



كاتبات فضلن التنكر (لوحة للفنان محمد خياطة)