



## ملوك الطوائف يعودون في كتاب «رقصة الحياة»

🥊 القاهرة – بقدم محمد السحد إسماعيل، في نصه المسرحي "رقصة الحياة وزيارة ابن حزم الأخيرة" تجربة أدبية، يستلهم فيها الماضي ليدمجه بالحاضر في رؤية استشرافية تُلُد إلى أن التاريخ يعيد نفسه.

وفي زيارة ابن حزم الأخيرة، الزمن هو زمن ملوك الطوائف، حيث

يدور حوار بين ثلاثة من كيار علماء المسلمين في الأندلس، ويكون الانهيار الوشيك للحكم الإسلامي في الأندلس، ويدور حوار بين كل من ابن حـزم صاحب "طـوق الحمامـة"، وابن شهيد صاحب "التوابع والزوابع" وابن حيان

ويأتى هؤلاء الثلاثة في رحلــة من العالم الآخر إلى العصر

الحالى، يستكشفون ما حدث فيجدون في الظَّاهُر أنه لا شيء قد تغيّر؛ فالزمان زمان هزيمة، إذ بدأ الانهبار الإسلامي في الأندلس وتربّص الفرنجة بالعرب في كلّ مكان "وقد بلغ كل شيء ذروته، خطر الفرنحة، الحرب الأهلية الوشيكة"، لنقرأ "أولا تدري بعد أن هذا الملك، وتضرب بيدها على الكرسي، أصبح مثل لعبة الكراسي الموسيقية.. من يسرع أكثر

أخبار الملوك هي السطح الظاهر؛ الجلد المترهل والمتشقق، أما أخبار الناس فهى الدم الدافق

إنه إذن زمان الانهيار، ومع ذلك فكل شيء يتغير رغم المقولة اليائسة إن شيئا لا يتغير. يؤمن ابن حزم بفلسفة للتاريخ ومنهج يختلف جذريا مع ابن حيان فصاحب "طوق الحمامة" يرى "أن أخبار الملوك هي السطح الظاهر؛ الجلد المترهل والمتشقّق، أما أخبار الناس فهي

في مدينة عربية معاصرة ويتحدثون إِلَىٰ المارة العاديين، ويسمعون حكايات ركود صناعة البناء بما تحمله من دلالة، ويحكى لهم ماسح الأحذية حكايات ميسور البناء. ويفتح صاحب المقهى جهاز التلفزيون الذي يعرض صورا

ويختلف ابن حزم مع ابن حيان حول الطريقة التي يواجه بهاكل منهما الواقع الفاسد، يدعوه ابن حيان للمناورة فيرد ابن حزم "أي أننا ينبغي أن

ننتظر المكان الآمن والزّمان الأمن، وهذا معناه أننا لن نقول الحق أبدا". ويقول البطل إبراهيم لزوجته نشوی "فی هدا

الليل، الليل الممتد طويلا منذ مئات الأعوام سوف يعودون، إنى أبصرهم، إنى أبصر ريحا طيبة تأتي لتزف إليك بشارة أيام

يمنح ابن حرم مفتاحا للنص يمكن أن يبني عليه كل من المخرج والناقد والقارئ حين يقول عن التشابه بين عصرين "لقد تشابهت أوطان بكاملها فكيف لا تتشابه حكايات الأشـخاص"، كذلك تتشابه الوقائع ففي العصرين امتلأت السجون عن أخرها حيث لا يوجد مكان لابن شهيد في السجن.

ويلتقي العلماء الثلآثة بشخصية عصرية هي إبراهيم، وهو نفس الاسم لبطل رقصة الحياة، المسجون منذ عشس سنوات دون أن يعرف سببا لسجنه، ويلتقون أيضا بعيسي الخولاني الذي سبق أن عرفوه منذ عشرة قرون "لقد تاجر بكل شــيء حتى شــرف نسائه كى يقترب من السلّطة".

ومكان، وهـؤلاء الذين تورطوا فيه واثقون أنه بعد ستقوطهم "لا شيء في هــذا البلد يبقىٰ علــىٰ حاله"، وهى رؤية تختلف تماما مع القول إن شيئا لم يتغير، بل تتغير الأسماء والأقنعة، إذ أن كل شيء يتغير حتى مع تشابه الظروف والوقائع والحكايات. كذلك فإن المعركة لـم تنته بعد، بل إن المعركة تبدأ كل بوم، إذ يتواجه زمنان، الزمن المعاصر سجن، والزمن القديم حكم يتهاوى.

والفساد هو الفساد في كل زمان

وكتاب "رقصة الحياة وزيارة ابن حـزم الأخيـرة" لمؤلفه محمد السـيد إسماعيل، صدر عن الهيئة العامة

فاروق ودور شحات وأدوارا عديدة مهمة.

طيلــة مســيرته وكان الوجــه الأبــرز في

افتتاح أغلب المهرجانات الفنية العربية،

ففي 2007 حاز على جائرة المجلس

القومى لحقوق الإنسان لأفضل الأعمال

الفنية والإعلامية، وفيي عام 2009 حصل

على جائرة أفضل ممثل من الأكاديمية

الأفريقية السينمائية عن فيلم "ألوان

السـما السـبعة"، ودرع الشبيخ محمد بن

راشد أل مكتوم حاكم دبى من الملتقي

العربي الرابع للمنتجين العرب، وأخر

جوائــزّه كانــت فــى فبرايــر 2019، حيث

حصل فاروق الفيشاوي على جائزة

الريادة السينمائية من مهرجان المركز

أما آخر أعماله الفنية فكانت مشاركته

في مسرحية "الملك لير"،

مع النجم يحيي

الفخّراني. وتوفي

الفيشاوي في 25

يوليو الماضي،

متأثرا بغيبوبة

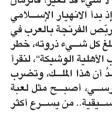
كبدية بعد صراعه

مع مرض السرطان.

الفنان فاروق

الكَاثُوليكي للسينما في دورته الـ67.

وحصد الفيشاوي الكثير من الجوائز



وفى مقدمتها للكتاب، تقول الناقدة فريدة النقاش "يجلس القادمون من عمق التاريخ على مقهى شيعبى كبير





🥊 لا شك أن نقاد الثقافة قد اعتبروا اللغة مكونا أساسيا للهوية مما أدى بأحدهم إلى الجزم بأن المرأة، مثلا، لا توجد خارج السجل الرمزي. على أساس هذا فإن إدراك تاريخية تراتبية الاختلاف الجنسي في المجتمع غير ممكن دون تشريح الأسبيات المادية والثقافية (اللغة جزء محوري من الثقافة طبعا) المنتجة نة الذكورية

وفى هذا السياق نجد الناقد المصري نصر حامد أبوزيد قد خصص نصرحامد ابوزيد جـزءا مهما من كتابـه "دوائر

الخوف: قراءة في خطاب المرأة" لتحليل علاقة اللغة بهويّـة المرأة في بلداننا، وفي هذا الخصوص قام أبوزيد برحلة استكشساف داخل تضاريس متون التراث الثقافي والفكري العربي-الإسكامي واستنتج بعض النتائج المهمة وفي

مقدمتها أن إدراك التّمثلات المكرسية للمرأة في مجتمعاتنا مشيروط بتحليل بنيات الخطابات السياسية والعقائدية، والاجتماعية، والدينية في تلك المحتمعات.

فهو يبرز أيضا أن تفكيك نص الطبرى، مثلا، هو تفكيك لبنية اللغة كحامل لخطاب أسطوري ذكوري حول المرأة، ولا شكّ أن تحليل اللغة الذي قام به أبوزيد يعنى أن أوضاع المرأة ووجودها ككيان هما من تشكيل الخطابات الثقافية/اللغوية والشروط المادية معا.

## معاصرة رؤية أبوزيد

من الملفت للنظر هنا أن نصر حامـد أبوزيـد يتميـز برؤيــة معاصرة حيث يلتقى توجهه النقدى مع أحدث النظريات الفكرية التي وظفها منظرون بارزون، أمثال ميشال فوكو وإدوارد سعيد لتحليل الدور الذي تلعبه منظومة السجل الرمزي في إنتاج الذوات والقوة

معا وباعتبارها سلسلة الدوال التي أزراج عصر تصنع جزئيا هذا الشكل أو ذاك الشكل ڪاتب جزائري من هوية هذا الذكر أو هذه الأنثى أو تلك. ويبدو واضحا أن معاصرة نصر

إذا كانت الهوية هي"السِردية التي نرويها عن أنفسنا"، كما يقول ناقد

ثقافي بريطاني، فهذا يمكننا من تأكيد أن معرفة كيف تشكلت هذه الهوية

مرهونة بالضرورة بتحليل بنية اللغة التي نسحت منها وبها هذه السردية

في هدده الثقافة أو تلك الثقافة الأخرى، وأكثر من ذلك فإن عملية التحليل

هذه لا تستقيم دون الكشف عن تضاريس تاريخ وانتماء سارد تلك القصة

وخاصة موقعه أو موقعها الاجتماعي والظروف المحاطة به أو بها، ودون

حامـد أبوزيد تظهـر في كونه اسـتثمر المنظورات الفكرية التى تتجاوز تحليل الوقائع والوثائق إلى تفكيك للخطاب/ القوة، وفي هذا الخصوص بالذات نجد الفيلسوف الفرنسي ميشال فوكو في كتابه "تاريخ الجنسّانية" قد قدم مسحا نظريا للأطوار التي أنتجت أنماط التمثلات للمرأة الأوروبية، ودور اللغة

وفي هذا الشان كتب أبوزيد قائلا

"فرضت الرعوية المسيحية كواجب أساسىي مهمة إدخال كل ما لله صلة دوائر الخوف بالجنس في طاحونة قراءة في خطاب المراة الكلام التي لا حدود لها، فمنع بعض الكلمات، والالتزام بنظافة العبارات، وكل الرقابة الممارسية على المفردات قد لا تكون سوى تدابير ثانوية بالنسبة إلى هذا الإخضاع الكبير، وسوى طرق لجعل الإخضاع مقبولا من الناحية الأخلاقية ومنتجا

وفى الواقع فإنّ نصر حامد أبوزيد يشدد على مركزية اللغة ودورها في إنتاج الفوارق بين الأعراق، وكذلك بين الذكر والأنثى، وهكذا يلاحظ أن "للخطاب العربى المعاصر جذوره في بنية اللغة العربيـة ذاتهـا، من حيث هـي لغة تصر علىٰ التفرقة بين الاسم العربي وجذوره في بنية اللغة العربية ذاتها، من حيث هي

من الناحية التقنية".

لغة تصر على التفرقة بين الاسم العربي والاسم الأعجمي بعلامة يطلق عليها في علم اللغة 'التنويـن' أو 'التصريف' وهو 'نون' صوتية تلحق آخر الأسماء العربية على مستوى النطق لا على مستوى ويضيف موضحا أكثر أن "هــذا

التمييز بين العربي وغير العربي على مستوى بنية اللغة وعلى مستوى دلالتها ينبع منه تميين أخر بين المذكر، و المؤنث ، وهو تمييز يجعل من الاسم العربى المؤنث مساويا للاسم الأعجمي

من حيث القيمة التصنيفية. فبالإضافة إلى تاء التأنيث التى تميز بين المذكر والمؤنث على مستوى البنية الصرفية، يمنع التنوين عن اسم العلم المؤنث كما يمنع عن الاسم الأعجمي".

خطاب الأزمة وعلاقة بنية اللغة بهوية الأنثى

النظام الرمزي لا يعنى فقط النصوص المكتوبة،

هذا ويستنتج أبوزيد أن البنية اللغويــة الصرفيــة "تمــارس نوعــا من الطائفية العنصرية لا ضد الأغيار فقط"، بل ضد الأنثى من الجنس نفسه كذلك، وهذا في تقديره أمر له امتدادات على مستوى الخطاب السائد المعاصر حيث تعامل المرأة معاملة "الأقليات" من حيث الإصرار على حاجتها للدخول تحت "حماية" أو "نفوذ" الرجل.

ومن جهة أخرى بالحظ أبوزيد أن بنيـة اللغة العربية لا مجـال فيها لما "يسمى الأسماء المحايدة"، أي الأسماء التي ليست مذكرة أو مؤنثة كما هو الأمر في بعض اللغات الأجنبية.

## توسيع مفهوم الخطاب

لبنية اللغة في التراث العربي الإسلامي وإبرازه للخطاب اللغوي كخطاب منتج للهيمنة الذكورية ولتبعية المرأة ذات أهمية دون أدنى شك، ولكنني أسجل بعــض الملاحظات النقديــة التالية، وهي أن مفهوم خطاب اللغة عند نصر حامد أبوزيد ضيق أحيانا، لأنه محصور عنده غالبا في البنية النحوية والصرفية، والصحيح في تقديري هو أن النظام الرمزي يتجاوز نطاق النحو والصرف ليشمل أبنية الوعى واللاوعى الثقافيين السائدين في هذه المرحلة التاريخية أو تلك المرحلة التاريخية الأخرى. ولذلك فإن دراسة الأنظمة المدعوة بالأنساق الرمزية أمر ضروري لفهم علاقات القوة وكيف تنتج ولتفكيك إكراهات الهيمنة الذكورية وقصد صنع الذات الفاعلة.

ثم إنه ينبغى القول أيضا بأن النظام الرمري لا يعنى فقط النصوص المكتوية، بل إنه يشمل كلّ ما يمكن أن يوضع تحت مظلة العلامة. فالمعمار مثلا، هو لغة/ علامة، وفي هذا السياق نرى أن دراسات عالم الاجتماع الفرنسي المعاصر بيير بورديو للعلاقة المتبادلة بين الفضاء المعماري وبين الأنوثة من جهة وبين هذه الأخيرة وبين الهيمنة الذكورية في المجتمع الأمازيغي الجزائري من جهة أخرى مفيدة، لأنها تمكنت من الكشف عن العنف الرمزي ودور العلامة والفضاء في تفريخه. ولتوضيح هذه النقطة أكثر، لا بد من القول بأن دراسة بورديو لخصائص المنزل الأمازيغي الجزائري وللأهداف المضمرة من وراء تقسيم بنية فضائه إلى مناطق للذكور وأخرى للنساء، تؤكد بوضوح أن المعمار/ الفضاء غير

إنما يشمل كل ما يمكن أن يوضع تحت مظلة العلامة منفصل عن تقسيم الزمان واللغة، وبذلك تمكن بورديو من فهم المعمار كعنصر مؤسس للذاتية وغير محايد، بل فقد أدرك أنّ التصميم الخاص بمعمار المنزل الأمازيغي لا يمكن فصله عن قيم الذكورة

العمارة هو لغة/ علامة (لوحة للفنان عبدالحميد الثابوتي)

التي كرسُّها ذلك التصميم. وبمعنى أخر فإن دراسة بورديو لخصائص المنزل البربري الجزائري قد جعلته يلاحظ وجود تطابق بين البنية المعمارية وبنية نست الخطاب اللغوي المكتوب، ونمط الأدوار الاجتماعية المعطاة لكل من المسرأة والرجل على نحو يضمن سيادة الذكر، ويسمى بورديو هذا النمط من المعمار-العلامة بالعالم مقلوبا.

وفي الوقت نفسه بين بورديو أن توزيع ألفضاء إلى ثنائيات متضادة متطابق مع ثنائيات متضادة مثل: الرجل/الخارج - المرأة/الداخل، حيث أنه لاحظ أن هذه الثنائيات هي معادل لواقع تقسيم العمل بين المرأة والرجل أيضا.

ورغم أن نصـر حامد أبوزيد يشـير مرارا، في كتابه المذكور أنفا، إلى ثنائية داخـل للمرأة، لكنه لا يــدرس كيف تبني العلامة الرمزية العمرانية الذاتية وعلاقات الهيمنة الذكورية، ثم إن نصر حامد أبوزيد يحلل نقدسا إكراهات الحجاب باعتباره عاملا من عوامل تحجيم الفضاء النسوي محاججا بأن المنزل قد حوّل إلى حدّ لفضاء المرأة، ولكن المشكلة الأساسية في خطاب الأزمــة حول المـرأة تتطلــب الانتباه إلى أن ثقافة الذكورة تنتج في مجتمعاتنا هذه الإكراهات وهــذه الحدود ثم تصبح جزءا من الشخصية القاعدية واللاوعى الاجتماعي، أو لنقل جزءا من الرأسـمال الرمزي السلبي.

أبوزيد يلاحظ أن بنية اللغة العربية لامحال فيها لما «يسمى الأسماء المحايدة»، أي الأسماء التي ليست مذكرة أو مؤنثة، كما هو الأمر في بعض اللغات الأجنبية

ولكن لا ينبغي تجاهل حقائق أخرى، وهي أن النساء في مجتمعاتنا يُعدن إنتاجها هذه الإكراهات والحدود، وغالبا دون وعي منهن، وتمثل هذه المشكلة إحدى العقبات الكبرى التي تحول دون تنظيف هذا المخزون من اللاوعي الثقافي السلبى الذي يعوق تحرّر المرأة والرجل معا في فضائنا الاجتماعي.



🗩 صـور (لبنـان) – أعلنـت جمعية تيرو 💎 مـن أغـزر النجوم عمــلا فــي ثمانينات للفنون وإدارة مسرح إسطنبولي عن وتسعينات القرن العشرين، وقام بأداء الراحل فاروق الفيشاوي، وذلك في المسرح الوطنــى اللبنانــى بمدينة صــور، حيث أعلن الممثل والمخرج قاسم إسطنبولي مؤسس المسرح الوطني اللبناني عن عرض مجموعة أفلام سينمائية من روائع أعمال الفيشاوي، وهي فيلم "الجاسوسة حكمت فهمي" (إنتاج 1994)، وشـــاركت في بطولته نادية الجندي، ومن إخراج حسام الدين مصطفى، وفيلم "الطوفان" (1985)، من إخراج بشير الديك، كذلك فيلم "قضية عم أحمد" مع فريد شوقي، (1985)، إخراج على رضا، وفيلم "المشبوه" مع عَــادل إمام عام (1981)، من إخراج ســمير سيف، وفيلم "ألوان السما السبعة" مع ليلي علوي (2007)، من إخراج سعد هنداوي، وستعرض الأفلام بالمحان للجمهور ابتداء من 10 وإلى غاية 12 أغسطس الجاري في المسرح الوطني

اللبناني بمدينة صور. وولد الفنان فاروق الفيشاوي بإحدى قرى مركز سرس الليان بمحافظة المنوفية في مصر في 5 فبراير عام 1952، وبعد حصوله على ليسانس الآداب بجامعة عين شهمس التحق بالمعهد العالى للفنون المسرحية حيث حصل على البكالوريوس. وبدأ حياته الفنية من خلال أدوار صغيرة في عدة مسلسلات ثم كانت انطلاقته الكبيرة عام 1980

عندما شارك في مسلسل "أبنائي الأعزاء شكرا" من إخراج محمد فاضل، ثم عرف أدوار البطولة بعد دوره في فيلم "المشبوه". ويعتبر الراحل